### تقديم

بقلم الأستاذ الدكتور أحمد عبد الغفار عبيد . الأستاذ بجامعة الأزهر وعميد كلية الدراسات الإسلامية والعربية للبنات بالإسكندرية .

أعزائي القراء . هذه باقة يانعة يفوح من أفيائسها عبق الإيمان ، وتشع من بين سطورها روح إسلامية صادقة ، لعلها نتاج إيمان عميق ، ورغبة صادقة في أن يتذوق حلاوة هذه المعاني والمعالي كل مسلم وكل مسلمة يقع هذا الكتاب الطيب بأيديهم .

وقد حرصت المؤلفة - جزاها الله خيرا - أن تسجل تلك المعالم الإيمانية التي تهدي إلى طريق الجنة ، وتبعث على العمل لما يرضي الله عز وجل ليعم نفعها ، ويفيض خيرها على كل من يسعى للتزود من معين التقوى ، وروافد الهداية الربانية التي يقيض الله عز وجال لهذه الأمة من ييسر لها الأسباب ، ويزيل من دروبها العوائق ، ويصفي من مساربها الأكدار !! .

ومن الإنصاف أن أقرر أن المؤلفة قد وفقت في أن تحشد في كتابها هذا قطوفا دانية من دوحة الإسلام العامرة ، جمعت فيها نفائس ولطائف وأزاهير متنوعة الأشكال والألوان والعبق ...! منها ما يتصل بالعقيدة وثوابتها ومقوماتها ، ومنها ما يرتبط بالعبادات والمجاهدات ، ومنها ما يتعلق بالأخلاق والرقائق وتزكية النفوس ، ومنها ما يدخل في نطاق سيرة المصطفى صلى الله عليه وسلم وجهاده وعنائه في تبليغ الدعوة ، وصبره على الأذى ، وهديه في شتى الأمور ... ، ومن تسم جاءت الوصايا والنصائح التي ضمها هذا الكتاب ... معالم هداية وأمارات دالة على طريق الجنة ، كما ذكرت المؤلفة ، وكما يستوحى من عنوان الكتاب ، وهو طريق آمن ، تحفه الظلال الوارفة ، وتكتفه الطمأنينة ، وتحرسه السكينة ، ويسلكه السالك فيجد الأمن والرضا ، في غير نصب

ولا عناء ، إذ تسلمه كل مرحلة من مراحل الرحلة الراشدة إلى التي تليها في رضوان من ربه ، ورشد من أمره ، بعيدا عن التيه والتخبط ، وفي مأمن من العوائق والعثرات . ولا غرو في ذلك فإن السالك لهذا السبيل يكون عبدا طائعا ، يمتثل أمر ربعه ، ويجتنب ما نهيي عنه وحدير منه ، فهو يبدأ المسير وأمله عظيم في بلوغ غايته، وتحقيق حلمه في الفوز بموعود ربه الذي بلغه في كتابه الكريم ، وأكده في هدي رسوله صلى الله عليه وسلم.

والكتاب في مجمله يحوي جرعة مهمة من الثقافة الإسلامية الميسوة الينتفع بها على وجه الخصوص من لم تتــح لـهم فرصـة الدراسـة المنهجية ، فهو لا يصعب فهمه أو استيعاب ما به من حقائق على مــن لديه أوليات المعارف والثقافات العامة . ولعل المؤلفــة قصــدت ذلــك قصدا؛ لأنها حرصت على تيسير المعلومة وتقديمها للقراء فــي قـالب سهل مفهوم ، فاختصرت كثيرا من النقول التــي يسـوغ اختصارها ، وروت بعض الآثار بالمعنى بما لا يُخِـلُ بمضمونها ، ولا حـرج فـي ذلك طالما أنها حافظت على السياق ، ولم تخلط بين المسائل . وهــذا لا يقلل من أهمية ما أوردته في كتابها من حقائق ؛ لأن قصدهــا التيسـير والتقريب، وحسبها أنها لم تخرج فيما كتبته أو دوئته عن صميم الحقـائق والإسلامية المقررة التي لا خلاف عليها ، ولا مماراة في صحتها.

والله أسأل أن يثيبها على حسن صنيعها ، وأن يبارك جهدها ، ويجعله في ميزان حسناتها يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا مسن أتسى الله بقلب سليم . إنه ولمي ذلك والقادر عليه . والله من وراء القصد ، وهو حسبنا ونعم الوكيل .

أد/ أحمد عبد الغفار عبيد الإسكندرية - جمادى الآخرة ١٤٢٢م أغسـطـس ٢٠٠١م

#### مقدمة الكتاب:

إن الحمد لله . إله الأولين والآخرين . والصلاة والسلام على خير البريسة صفوة خلقه ، وخاتم أنبيائه ورسله ، سيدنا محمد وعلسى آلمه الطاهرين وصحابته أجمعين .

أحمده سبحانه أن وفقني لإعداد هذا الكتاب بعون منه وتوفيق ، وهو سبحانه الذي بنعمته تتم الصالحات . سبحانه سبحانه ! كشف القناع عسن الغافلين ، وأرشد الخلق برسالة محمد صلى الله عليه وسلم ، وأيده بالكتاب المعجز ليكون مشعل هداية لإسعاد البشر في دينهم ودنياهم . وأول ما يدعوهم إليه الإيمان بالله الواحد الأحد الفرد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ، لا يشاركه أحد في ملكه ، ولا ينازعه في قدرته ، ولا يعارضه في مشيئته ، وأرشدهم صلى الله عليه وسلم إلى السير في الأرض والنظر في عواقب المكذبين الجاحدين ن كما أمرهم بالتأمل في ملكوت الله جسل شانه ، والتدبر في عجائب قدرته ، وبدائع خلقه ، وبين لهم مقدار النعيم الدي أعده الله عز وجل للطائعين ، والنكال الذي رصده للمكذبين .

وقد أردت بما أسوقه للقراء في هذا العمل المتواضع أن أضع بعض المعالم على طريق الهداية وسبيل الجنة عسى أن يهتدي بها من يوفقه الله عز وجل ويجعله من السعداء ، كما حذرت من مغبة الجحود والكفران أعاذاً الله من سلوك سبيل الغواية وهدانا بمنه وفضله إلى سواء السبيل . كما أساله سبحانه أن يرقق بما سطرته في كتابي هذا القلوب المؤمنة ، والنفوس المطمئنة ؛ لتزداد إيمانا مع إيمانها . كما آمل أن يكون مبعث هداية المعصاة البعيدين عن سبيل ربهم فيعودوا إلى ساحات الطاعة والعبودية الحقة لله عنز وجل . إنه نعم المولى ونعم المجيب .

كما لا يسعني إلا أن أسجل شكري وتقديري للأستاذ المفضال الأستاذ الدكتور / أحمد عبيد عميد كلية الدراسات الإسلامية للبنات بالإسكندرية على تفضله - بتواضع محمود - بمراجعة المادة العلمية لهذا الكتاب والتقديم له سائلة المولى عز وجل أن يجزيه خيرا ويكثر من أمثاله ، وأن يمتعه الله عن وجل بالعافية ويتم عليه نعمته .

وآخر دعوانا " .. أن الحمد لله رب العالمين ". المسؤلفية .

## من معالم الطريق إلى الجنة ... الاعتقاد بوحدانية الله عــزَّ وجل .

الوحدانية هي الركن الأساسي مسن أركان الإيمان ، وهي رأس العقائد، وتعني الإقرار بأن الله عز وجل واحد ، ليس له شريك ، ولقد دعا الإسلام إلى الإيمان بوحدانية الله ، وإفراده بالخلق والتدبير والتصرف ، وأن ينزهه العباد عن أن يكون له مشارك في العزة والسلطان . فهو سبحانه الخالق لا خالق غيره ، وهو المدبر ولا مدبر سواه . وتوحيد الله سبحانه فرض عين على كل مكلف ، يجب أن يحققه ويؤمن به ، قبل أن يؤدي العبادات ، ويقصد بتوحيد الله عز وجل الإرار بأنه الإله المعبود الذي لا شريك له ، كما يعنى نفي المثل والنظير والشريك ، ومن ثم يكون التوجه بالعبادات العملية ، والقلبية ، والقلبية ، والتعبد باليقين المنافي والدعاء والرجاء ... إليه وحده . وهو حق على العباد باليقين المنافي المثل ناشك ، وبالصدق المنافي للكذب .. ، ومن تحقق التوحيد دخل الجنة . قال تعالى : ( الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون ) الأنعام / ٨٢ .

ويتصل بالتوحيد لله أن يحقق العبد الأصول الثلاثة وهي : معرفة العبد ربه ، ودينه ، ونبيه صلى الله عليه وسلم . فمعرفة الله عز وجل تقتضي معرفة آياته ومخلوقاته ، ومن آياته الليلل والنهار والشمس والقمر ... ، ومن مخلوقاته السموات السبع والأرضون وما فيهن وملا بينهن ... ، فمن عَبَدُ الله بالحب والخوف والرجاء فهو المؤمن الموحد الذي يعتمد بقلبه على ربه ، ويستند إليه ، ويطمئن إلى تدبيره مفوضا أمره كله إلى الله في جلب مصالح دينه ودنياه . فإعتماده وتقتمه بالله حصنته من خوف الأسباب ، وأيضا العدل في حقوق الله بأن تصرف نعمه في طاعته ، ولا يستعان بشئ منها على معصيته له قائر الله أخير الله أتخد وليا قاطر السماوات والأرض وهو يُطعم ولا تعالى (قل أغير الله أتخد وليا قاطر السماوات والأرض وهو يُطعم ولا

يُطعَمُ ) الأنعام /١٤ .

والإيمان بالله الواحد الأحد معناه الإعتقاد بقوة عليا تدبر هذا الكون لا يخفى عليها شئ . قوة غير محصورة ، ورحمة غير متناهية وكرم غير محدود وياعجبا كيف يُعصى الإله ؟! أم كيف يجحده الجلحد ؟! وفي كل شئ له آية وتدل على أنه واحد إله قدير رحيم يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ، ويمنح الجزيل من النعم ويغفر الذنوب ، ويقبل التوبة ، ويعفو عن السيئات ، يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار ، ويبسط يده بالليل المتوب مسيء النهار !! .

وأصل التوحيد إثبات ما أثبته الله لنفسه أو أثبته لـــه رسـوله عليــه السلام من الأسماء الحسنى وأن تحصيها القلوب حتى تتـــاثر باثارها ومقتضياتها ، وتمتليء بأجل المعارف فمثلا أسماء العظمة والكبريــاء ، والمجد والجلال ، والهيبة تملأ القلوب تعظيما لله وإجلالا له . وأســماء الجمال والبر والأحسان والرحمة ، والمغفرة ، والوجود تمــلا القلـوب محبة ، وشوقا له ، وحمدا له وشكرا . وأسماء العز والحكمــة والعلـم والقدرة تملأ القلب خضوعا وخشوعا وإنكسارا بيـن يديـه . وأسـماء المعرفة والخبرة والإحسان والإحاطة ، والمراقبـة ، والمشـاهدة تمــلا القلب خشوعا وخضوعا لله ، ومراعاة مراقبة له سبحانه في الحركــات القلب خشوعا وخراسة الخواطر عن الأفكار الرديئة ، والإرددات الفاسدة، وهذه المعارف من روح التوحيد ، وهي أفضل العطايا من الله عز وجل وهذه المعارف من روح التوحيد ، وهي أفضل العطايا من الله عز وجل ذي الفضل والمنّ . قال تعالى : ( بَلُ الله قاعــبُذ وَكُن مَن الشّــاكِرين ) الزمر/ ٢٦ . وقال عليه الصلاة والسلام : " احفظ الله يحفظك

احفظ الله تجده أمامك ، وإذا سالت فسال الله وإذا إستعنت فاستعن بالله ، ولو جهد العباد أن ينفعوك بشيء لم يقضه الله تعالى لك لم يقدروا عليه، ولو جهدوا أن يضروك بشئ لم يقضه الله تعالى عليك لم يقدروا عليه ".

والتوحيد المطلق هو الحق الذي غالى به الإسلام ، وبسط آيات ه في كل أفق ، ومحبة الله في قرآة القرآن ، والتدبير والتفهم لمعانية وتأدية النوافل بعد الفرائض ، ودوام ذكره سيجانه باللسان والقلب ، ومعرفة الله بأسمائه وصفاته ، وأفعاله ، ومشاهدة بره وإحسانه وآلائي ونعمه الظاهره والباطنة ، ومباعدة كل سبب يحول بين القلب وبين الله عز وجل ، وأعظم نعيم حب الله وعبادته ، والأنس به والشوق إليه كما أن أعظم نعيم أهل الجنة في النظر إلى وجهه الكريم ؛ لذا جمع الرسول صلى الله عليه وسلم في دعائه : " ... ، وأسألك لذة النظر إلى وجسهك الكريم والشوق إلى لقائك في غير ضراء مضرة ، ولا فتنة مضلة ...".

وكلمة الإخلاص هى الحادي الذي لا يمل نداءه ولا يتلاشى صـــداه وهى كلمة لا إله إلا الله وهى مفتاح الأمل في الدنيا والآخرة ــ فالإيمان بالله هو أساس العلاقة بين المولى سبحانه وتعالى وبين عباده المؤمنين ، ويتحقق الإيمان ورسوخه في قلب العبد المؤمن يكون الأمل في تـــواب الله وجنته .

### ومن معالم الطريق إلى الجنة ... الإيمان ، وحفظ الأماتة .

الإيمان ـ ما وقسر في القلب وصدقه العمل ، والعمل تنفيذ ما أمسر الله به واجتناب ما نهى الله عنه ، وألا يشرك العباد مع الله أحسدا ، وألا يستعينوا إلا به ، وألا يتوكلوا إلا عليه ، ثم هم لا يرجون سواه ، ولا يقصدون إلا إياه ولا يلوذون إلا بجانبه ، ولا يطلبون الحوائج إلا منه ، ولا يرخبون إلا إليه ، ويعلمون أنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ، وأنه المتصرف في الملك لا شريك له ولا معقب لحكمه وهسو سريع الحساب ، وأن أفضل المؤمنين من كان في فعله وقوله متصفا بالأمانسة قال عليه الصلاة والسلام : "لا إيمان لمن لا أمانة له ، ولا دين لمسن لا

عهد له " فالإيمان يثمر الأمانة ، وبالإيمان والأمانة يسود الأمن في شتى شئون الحياة \_ فالإنسان الذى أشرب قلبه الإيمان بالواحد المعبود ، الرقيب على كل شيء لا ريب أن يكون أمينا . فإذا أدًى المؤمن أمانة الكلمة فقد قضى على الكذب والغيبة ، وقول الرور ، وإذا أقام المؤمن بأداء أمانة العين المبصرة فقد امتنع عن وقوع البصر على ما حرمه الله ورسوله ... ، فالإيمان أمانة الله في الأرض لا يحملها إلا من هم لها أهل وفيهم على حملها قدرة ، وفي قلوبهم تجرد لها وإخلاص ا! فالإيمان ليس كلمة تقال وإنما هو حقيقة ذات تكاليف ، وأمانات ذات أعباء ، وجهاد يحتاج إلى احتمال .

فالتوكل على الله جُـماع الإيمان ، وهـذا هـو إخـلاص الاعتقـاد بوحدانية الله ، وإخلاص العباد له دون سواه . فلا يمكن أن يجتمع فـي قلب واحد توحيد الله والتوكل على أحد معه سبحانه ، وليس الاتكال على الله وحده بمانع من اتخاذ الأسباب . فالمؤمن يأخذ بالأسباب مـن بـاب الإيمان بالله وطاعته فيما يأمره به من اتختذها ، ويستوفيها بقدر طاقتـه لينال ثواب الله فيها ليثبت وجوده ويترجم عن حقيقته .

قال عليه الصدلة والسلام: " ليس الإيمان بالتمني ، ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل ".

ولتعريف الإيمان الذي يريده رب العالمين قال رب العازة جل وعلا: (إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوب هم ، وإذا ثليت عليهم آياتُهُ زَادَتُهُم إيمانا وعلى ربهم يتوكلون ، الذين يُقِمون الصّالة ، ومما رزقناهُمْ يُنفقون أولئك هُمُ المؤمنون حقا لهم درجات عند ربهم ومغفرة ورزق كريمٌ ) الأنفال / ٢-٤.

والقرآن الكريم يتعامل مع القلب البشري بلا وسلطة ، ولا يحول بينه وبين المعرفة سوى الكفر الذى يحجبه عن القلب ، ويحجب القلب عنه فإذا رفع هذا الحجاب بالإيمان وجد القلب حلاوة هذا القرآن ووجه

في ايقاعه المتكرر زيادة في الإيمان تبلغ إلى الإطمئنان!! تلك هي الصفات التي حدد الله بها الإيمان . وهي تشمل الإعتقاد بوحدانية الله ، والاستجابة الوجدانية لذكره ، والتأثر القلبي بآياته والتوكل عليه وحده ، وإقامة الصلاة ، والإنفاق من رزقه في وجوه الخير . فالمؤمن الحق يجد هذه الصفات في نفسه وفي عمله . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " الإيمان بضع وسبعون شعبة فأعلاها قدول لا إله إلا الله ، وأدناها إماطة الأذي عن الطريق ، والحياء شعبة من شعب الإيمان " .

وأركان الإيمان: أن تؤمن بالله ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر ، وبالقدر خيره وشره ، حلوه ومره ... ، والإيمان لباسه التقوى ، وريشه الحياء ، ورأس ماله العفة ، وهو باب الجنة ، ومفتاح الأمل ، ومناط الرجاء ، والأمانة مقترنة بالإيمان ، ومرتبطة به ، وبقدر إيمان المرء تكون أمانته ، وإذا رفعت الأمانة فلا إيمان . ولقد جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال له : "حدثتي عن أشد شيء في هذا الدين وألينه ؟ فقال عليه السلام : " ألين شئ في هذا الدين (لا إله إلا الله) وأشد شيء في هذا الدين الأمانة ، فإنه لا إيمان لمسن لا أمانة له " .

وحياة الإنسان وما كلفه به الدين مجموعة أمانات مطالب بألا ينحسوف عنها . والأمانة في أصل معناها اللغوي مشتقة مسن الأمسن أى عدم المخوف ، وطمأنينة النفس يقال أمنته على الشيء ، وائتمنته عليه : أي أودعته إياه . فهناك أمانة استودعها الله الإنسان وهي ( الدين ) فواجب كل إنسان أن يكون متدينا أى مؤتمرا بما أمر الله منتهيا عما نهي عنه وإلا كان مفرطا خائنا للأمانة . قال تعالى : ( ياأيسها الذيسن أمنسوا لا تخونوا الله والرسول ، وتخونوا أماناتيم وأنتم تعلمون ) الانفال / ٢٧ .

والإسلام يعد الإنسان متجردا من الإيمان إذا هو لم يـــود الأمانــة . روى الشيخان وغير هما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : " آيــة

المنافق ثلاث : إذا حدث كذب ، وإذا وعد أخلف ، وإذا اؤتمن خان

والكذب وخلف الوعد هما الخيانة بسالقول ، وعدم رد الأمانسة أو الوديعة هو خيانة بالفعل ... ، وهكذا علينا أن نفهم من هذا الأمر العام الشامل المتمثل في قوله عز من قائل: (إنّ الله يامُركم أن تُوَوّا الأمانات إلى أهلها) النساء / ٥٨ . فنفهم أن ليس المقصود فقط هو الودائع التي أودعت لدى الإنسان ، بل هو أمر عام شامل لكل أمانة تحملها الإنسان ، ولزمه أداؤها على الوجه الأكمسل وإلا كان خائنا للأمانة . فالدين هو قوام كل شيء في الحياة ومن لا دين له لا أمانة له والإنسان الحريص على أداء التكاليف الإلهية تكون نفسه مفعمة بالتقسة في الله عز وجل ، والرغبة الصادقة في أداء أماناته لديها .

#### ومن الأماثات:

- (1 أمانة بين المرء ونفسه ، وهي حفظ لجوارحه الموهوبة له من الله حتى لا تضل الطريق السوي وتتحرف عن فعل الخير فالسمع ، والبصر والقلب ، واليد ، والرجل ، والقوة ... فامانات لابُد للإنسان معها من تقوى الله ، والنتبت والمحاذرة لقوله تعالى : ( ولا تقف ما ليس لك يه علم إن السمع والبصر والقؤاد كل أولئك كان عنه مسئولا) الاسراء ٣٦/ .
- (2 وأمانة بين المرء وسائر الناس . ويتوقف النجاح فيها على الإيمان بحرية الناس والإحساس بكرامتهم وأقدارهم . فالعرض أمانة ، والمال أمانة ، والدم أمانة ... قال عليه الصلاة والسلام : " كل المسلم على المسلم حرام : دمه وماله وعرضه " .
- (3 وأمانة بين العبد وربه ، وهي التكاليف الشرعية ، والفرائسض الربانية التي طالب الله بها ، وهي المقصود بقوله تعالى : ( إِنَّا عَرَضَنَا

الأمانة على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحمل أمانة على وأشفقن منها وحملها الإنسان إنّه كان ظلوما جهولا ) الأحزاب / ٧٧. والآية تعبر عن تحمل الأمانة ، وهي في جوهرها أمانة صعبة تتمثل في تحمل أعباء التكليف وحرية الإرادة ، ومسئولية الاختيار ؛ فقد أبت كل المخلوقات الأخرى ، وتقاعست عن حمل هذه الأمانة ؛ خوفا من التقصير في القيام بحقها والوفاء بأعبائها ، ولكن الإنسان اختار لنفسه الطريق الصعب الذي يليق بمكانته عند الله سبحانه وتعالى ، ويتناسب مع ما وهبه الله من قدرات . فالإنسان ميزه الله بالمركز الممتاز بين الخلائق أجمعين ، فاختصه الله بالتكريم ، واختصله بالعقل وجوهر النفضيل يتجلى في ذلك السر الذي أودعه الله فيه والمشار إليه في قول تعالى : ( فإذا سوينة ونقخوا له ساجيين ) الحجر /٢٩.

وهذا السر هو معنى الإنسانية والذى من أجله أمسر الله الملائكة أن يسجدوا لآدم اعترافا بفضله ، وإذعانا لأمر الله والسجود لتعظيم الإنسان على غيره من المخلوقات ، والإنسان ليس بقدرته البدنية بسل بكفاءته المعنوية ، ولم يطلب الله من الملائكة أن يسجدوا لآدم أبى البشسر لما منحه من قوة جسمية ، وإنما لما منحه من قدرات أدبية ، والإنسان هو الكائن الوحيد الذى سيحاسب لأنه هو وحده المسئول عن كل ما يصدر منه من تصرفات . قال تعالى : (كل نفسس بما كسبت رهينة ) المدثر / ٢٨ . وقال سبحانه : (لا يكلف الله نفسا إلا وسسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ) البقرة / ٢٨٦. وقال عليه الصلاة والسلام : "كسبت وعليها ما اكتسبت ) البقرة / ٢٨٦. وقال عليه الصلاة والسلام : "أربع إذا كن فيك فلا عليك ما فاتك من الدنيا : حفظ أمانه ، وصدق أربع إذا كن فيك فلا عليك ما فاتك من الدنيا : حفظ أمانه والعفة : الخلل الكريمة ، وأصدق ركائز الإيمان ؛ فالخليقة : الخلق والعفة : الخلال الكريمة ، والطعمة : المأكل أي طريق تحصيل السرزق ، النتزه والكف والترك ، والطعمة : المأكل أي طريق تحصيل السرزق ،

فإذا عمر قلب العبد بالإيمان وقام بحق الأمانات المسندة إليه نــال رضاء الله وثوابه .

# إقامة أركان الإسلام الخمسة:

يقول النبي عليه أفضل الصلاة والسلام بني الإسلام على خمس " شهادة أن لا إله إلا الله ، وإقام الصلة ، وصلوم رمضان ، وإيتاء الزكاة، وحج البيت لمن استطاع إليه سبيلا ".

(1 فالشهادة: هي الإقرار بأن الله لا إله إلا هو وحده المتفرد بالألوهية، لا شريك له ولا معبود بحق سواه، فقد بث سبحانه وتعالى في الكسون دلائل وآيات وحدانيته، وتفرده بالألوهية. والنطق بالشهادة بالخلاص من القلب دلالة الإيمان وحب الله وأنه واحد لا شريك له، وأن محمدا نبي الله ورسوله، وبشير الهدى والإيمان فلمؤمن المسلم يعتز بهذه الشهادة في شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله والنطق بها فرض على كل مسلم، والشريعة الإسلامية طلبت من العبد التعرف على ربه عن طريق التفكر في ملكوته وبديع صنعه وعجائب مخلوقاته اليزداد فيه الجانب الروحي رسوخا فيضيء نور الإيمان أرجاء قلبه وتتعلق روحه بمصدر الوجود وعندنذ يهتدي إلى ما يجب لخالق الوجود من تقديس وتعظيم ويشهد بأنه لا إله إلاهو له الملك وله الحمد وهو على من تقديس وتعظيم ويشهد بأنه لا إله إلاهو له الملك وله الحمد وهو على

(2 أما المصلاة فيجب التطهر قبلها ، وذلك بالوضوء ولا وضوء لمسن لم يذكر اسم الله عليه ، وهي الركن الثاني من أركان الإسلام ، وهي خمس فروض ، وهي من أعظم ما بينه الرسول صلى الله عليه وسلم للمسلمين قولا وفعلا ، وقد خص الله عز وجل الصلاة من بين طاعاته ، فجعلها الرابطة بينه وبين عباده ، وفرضها من فوق سبع سموات ، وجعلها مفرجة للكرب ، ومزيلة للهموم ، وميسرة للرزق ، ومفتاح

الصحة والسلامة ، وهي طمأنينة في القلب ، وسكون فسي النفسس وعون على مصاعب الحياة!! وهي حصن المؤمن في الدنيا يحمى بها نفسه من الشيطان ، وهي عماد الدين ، ورأس القربات ، ودرة الطاعلت ، فمن حافظ عليها سعد بها في الدنيا ، وكانت له أنسا في وحشيته ، والصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ، وهمي مرضماة للرب ، وهمي شُغْمِل الملائكة ، وسنة الأنبياء ، ونور المعرفة ، وأصل الإيمان ، وإجابة الدعاء ، وثقل في الميزان ، وجواز علمي الصمراط ، ومفتماح للجنة ... وفي الصلاة تحميد ، وتسبيح ، وتقديس ، وتعظيم فهي أفضل الأعمال ، ويجب أن تؤدى بفراغ قلب وخشوع لله سبحانه ، ومن أهمم صفات أهل الجنة المحافظة على الصلاة قال تعالى: ( والدّيسن هُم على صَلَاتِهم يُحافِظُون أُولَئِك في جَنَّاتٍ مُكَّرَمُونَ ﴾ المعارج / ٣٥،٣٤ . والصلاة نعمة كبرى أسبغها الإله على البشر فهي تطهر النفس والجسد من الإثم والنجس ، وهي تبدد وساوس النفس الأمارة بالسوء وتبعدنا عن الفتن والأهواء ، وتتشط الذهن ، وتقوى البدن ، وتجعل الإنسان في قمـــة التواضع ، والسمو الروحي فيتخلص من غرور المال والجاه والمركــ في وهكذا تصبح الصلاة حصنا منيعا يعصم العبد من الوقوع في المعلصي، والخنوع للضلال وتجعله يحرص على التوبة والصللح، والصلة صلة بين العبد وربه ، وهي أول ما أوجبه الله سيبحانه وتعالى مين العبادات \_ فهي عماد الدين لقول النبي عليه السلام والسلام : " ... من أقامها فقد أقام الدين ، ومن هدمها فقد هدم الدين " . وأول ما يحاسب عليه العبد يوم القيامة من عمله صلاته فإن صلحت فقد أفلح ونجــح وإن فسدت فقد خاب وخسر .

والصلاة بركة في الرزق ، ومبعدة عن الشيطان وشفيع بين صاحبها وملك الموت ، ونور في قلبه ، وفراش تحت جنبه ، وزائر مؤنس للعبد الطائع يبقى معه في قبره إلى يوم القيامة ، فإذا حسانت القيامة كانت

الصلاة ظلا فوقه ، وتاجا على رأسه ، ولباسا على بدنه ، ونسورا يسعى بين يديه ، وسترا بينه وبين النار ، وحجة للمؤمن بين يسدى رب العالمين، وتقلا في الميزان ، وجسوازا علسى الصسراط . لأن أفضل الأعمال كلها الصلاة ، فإذا صلى العبد يقول الله تعالى : " عبدى معظم عنفك أتيت بألوان العبادة قياما وركوعا وسجودا ، وقسراءة وتحميدا وتكبيرا وسلاما فأنا مع جلالى لا يحصل منى أن أمنعك جنة فيها ألوان النعيم . أوجبت لك الجنة ونعيمها كما عبدتنى بأنواه العبادة وأكرمك برؤيتي كما عرفتنى بالوحدانية فإنى لطيف أقبل عذرك وأرحمك "!! .

والصلاة طهارة ، وتربية للنفس ، وتوجيه للقلب ، وتنوير للفكر إلى التحلي بالأعمال الفاضلة ، والتخلي عن المعاصبي ، والبعد عن الذيوب، ويتقرب العبد الطائع المؤدي للصلاة بالنوافل فنزيدها عددا ، وتضاعف ثوابها . قال تعالى ( وأقم الصلاة طرفي النهار وزلفا من الليلليل ان الحسنات يذهبن السيئات ذلك ذكرى للذاكرين ) هود / ١١٤ . وكان أمر بالتهجد للرسول خصوصية له . لقوله تعالى :

(ومن الليل فتهجد به نافلة لك عسى أن يبعثك ربك مقاما محمودا) الإسراء / ٧٩ فكان الأمر بقيام الليل فرضا على النبي لمقامه العظيم عند ربه ، وأنه رسول وهو أعرف الناس بقدر ربه عز وجل ، وهو أحسب خلق الله إليه \_ أما سائر المسلمين فيعد قيام الليل من أعظم القربات إلى الله تعالى \_ فالمتهجد ي\_ترك نومه ، وراحته للاستغال بالعبادة ، والوقوف بين يدي رب العالمين في هدأة الليل فكان على من وفقه الله إلى هذه العبادة أن ينال من الله الرضا والقبول . يقول المصطفى صلى الله عليه وسلم فيما يروى عن رب العزة تبارك وتعالى:

... "وما تقرب إلى عبدى بشئ أحب إلى مما افترضته عليه ، ومايزال يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه . فإذا دعانى أجبته ، وإذا سألنى أعطبته ".

وصلاة النوافل كثيرة منها صلوات السنة التى تأتى بعد الفروض وأيضا صلاة الضحى ، وصلاة التراويح وغيرها من الصلوات التسى تقرب العبد إلى ربه ، فيحظى برضاه ويقترب من جنته .

والموت الذي هو نهاية كل حيّ غيب لا يدرى الإنسان متى يدركه فمن أراد ألا يموت إلا مسلما فسبيله أن يكون في كل لحظة أن يكون طائعا لربه ، متبعا لمنهجه ، محتكما إلى كتابه ، معتصما بحبله ، وهذا هو المسلم الحق الذى عرف ما يجب عليه نحو خالقه عز وجل . الصهيدا

وهو الركن الثالث من أركان الإسلام ، وقد فرض الله على المسلمين الصيام في رمضان ، ولرمضان فضل على سائر الشهور ، فأبواب السماء تفتح من أول يوم في رمضان حتى آخر ليلة من لياليه ، والصيلم يوقظ ما خمد من النفس الإنسانية ، ويحيي ميلها للرحمة والعطف ، ويحرك ما جمد من القلوب ، ويتغير فيه نظام الحياة اليومي ، ويعيش المجتمع المسلم حياة قوامها السمو الروحي ، والكمال النفسي طوال شهر رمضان ، وللصوم أشاره الإصلاحية في نفوس الأفراد والجماعات، فهو يشيع في المؤمن روح القناعة ، فيترفع عن شهوات الدنيا ومتاعها الرخيص ، وتسمو نفسه إلى الغايسات العليسا والأهداف السامية ، فالصيام يرتقي بالمؤمن إلى آفاق عظيمة من السمو ، ويشيع في المجاهدة للشهوات ؛ أمد في بلوغ في النفس المؤمنة الرغبة في المجاهدة للشهوات ؛ أمد في بلوغ رضوان الله عز وجل ، وتحيق الغاية مسن الصوم وهي التقوى ، قال تعالى:

(يا أيها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين مـــن قبلكــم لعلكم تتقون ) البقرة / ١٨٣.

فالصائم يمسك عن الطعام والشراب ومطالب الجسد طـوال أيـام رمضان من طلوع الشمس إلـى غروبـها ، طواعيـة ودون تذمـر أو ضجر؛ لأنه يفعل ذلك ابتغاء مرضاة ربه ، وامثالا لأمره ، ومسن هنا فإن الصيام يعود العبد الطاعة ، ويرتفع به عن الصغائر ، كمايعوده الالتزام بمكارم الأخلاق ، وجميل الصفات ، إذ يتحاشى الوقوع فيما يفسد عليه صومه ، أو يحط من ثوابه ؛ فسلا يكذب ولا يغتاب ، ولا يمشي بالنميمة، ولا يقول الزور ، كما يقوي الصوم مراقبة الضمير ، ويؤكد في العبد المؤمن الشعور بالمسئولية ؛ لأن الصائم ليس عليه رقيب إلا الله ، وهو سبحانه الذي يعلم سره كما يعلم علانيته .

ومن ميزات الصوم وآثاره النافعة أن الإحساس بالجوع لدى الصائم يحرك في نفسه مشاعر الرحمة بالفقراء والبائسين والمحرومين ، فيذكرهم ويعطف عليهم ، ويداوم على تعهدهم ببره ويفيض عليهم مما أعطاه الله ورزقه ، وهكذا يكون الصوم خيرا عميما وبابا عظيما للخير وصالح العمل ، وصدرق رسول الله صلى الله عليه وسلم إذ يقول : " يوم الصائم عبادة ، ونفسه تسبيح ، ودعاؤه مستجاب " وما من عبد يصوم رمضان بإخلاص لله إلا غفر الله ما تقدم من ننبه ، وضاعف له الأجر .

والصوم سر من الأسرار المصونة بين الخالق عـــز وجل وبيـن عباده، فهو يربي في الفرد مكارم الأخلاق ، ويجعله يراقب الله عــز وجل في أعماله كلها ، ويحاسب نفسه على الصغير والكبير ، ومن شــم يدخله في زمرة أهل التقوى والخشية لله ، الممتثلين أمره المجتبين مـــا نهى عنه ، وبذلك يكون الصوم من أقوى العبادات التي تزكي النفس وتسمو بها . وفضلا عن ذلك كله فالصوم مفتاح الجنة ، كما أنه مفتــاح الصحة ، قال صلى الله عليه وسلم : " لو تعلم أمتي ما في رمضان مـن الخير لتمنت أن تكون السنة كلها رمضان " وقــال أيضـا : " جوعـوا " .

وقد فرض الصيام في السنة الثانية من الهجرة ، وهو شـــهر بهجــة

وخير على المسلمين ، تسمو في ـ الأرواح ، وتزكو النفوس ، ويتواصل المسلمون ، وتجتمع قلوبهم على طاعة الله عز وجل وامتال أمره ، وتبدو الروح الإسلامية أكثر قوة ووضوحا في ذلك الشهر ، ولا غرابة في أن يكون ثواب صيامه وقيامه عظيما ، وصدق الرسول صلى الله عليه وسلم فيما بلغه عن رب العزة جل وعلا في الحديث القدسي : "كل عمل ابن آدم له إلا الصوم فإنه لى وأنا أجزي به " .

وفي رمضان أنزل القرآن ذلك الكتاب الذي لا ريب فيه ، السذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد ، وفي رمضان ليلة القدر التي هي خير من ألف شهر ، وهي مما اختص بله المولى عز وجل عباده المسلمين .

وهكذا يأتي رمضان وفي رحابه كل تلك الخيرات ، فهو مناسبة طيبة يغسل الإنسان فيها نفسه مما علق بها من الأدران ، ويطهر قلبه مما قد يكون علق به من أسباب الهوى ونزغات الشيطان . فعلى المسلم الحصيف أن يغتتم هذه الفرصة \_\_ فرصة شهر الصوم \_\_ فيستعد له ، ويشمر عن ساعد الجد ، ويكثر فيه من الطاعات والقربات ، فيعمو بيوت الله ، ويجتهد في العبادة ، ويكثر من الصدقات على المحتاجين ، وينفق في وجوه الخير ، ويقوم الليل ، ويعكف على قراءة القرآن ويحسن التجارة مع الله عز وجل ؛ لأنها تجارة رابحة لن تبور !! .

وقد بين لنا المصطفى صلى الله عليه وسلم فضل شهر رمضان ، وأوصانا بحسن استقباله ، واغتنام ما فيه من الخير العميم . فقد خطب عليه الصلاة والسلام الناس قبيل رمضان فقال : " أيها الناس . قد أظلكم شهر عظيم ، فيه ليلة خير من ألف شهر ، جعل الله صيامه فريضة ، وقيام ليله تطوعا ، من تقرّب فيه بخصلة من الخيير كان كمن أدى سبعين فريضة فيه كان كمن أدى سبعين فريضة فيما سواه ، ومن أدى فريضة فيه كان كمن أدى سبعين فريضة فيما سواه " . وهو شهر الصبر ، والصبر ثوابه الجنة ، ومن فطر فيه

صائماً كان مغفرة لذنوبه ، وعتقاً لرقبته من النار ، وكان له مئلل أجره من غير أن ينقص من أجره شيء . وهو شهر القرآن . والصيام والقرآن يشفعان للعبد يوم القيامة كما بين لنا الصادق المصدوق صلي الله عليه وسلم : " ... يقول الصيام : أي رب . منعته الطعام والشهوة فشفعني فيه . فشفعني فيه . ويقول القرآن : أي رب . منعته النوم بالليل فشفعني فيه . قال : فيشفعان " .

وشهر رمضان شهر الانتصارات والأمجاد الكبرى في الإسلام، وأكثر انتصارات الرسول صلى الله عليه وسلم وقعت في شهر رمضان. ومن آداب الصيام غض البصر، وكفه عن الحرام، وحفظ اللسان عن اللغو والكذب والغيبة والنميمة، وكف السمع عن الإصغاء لما يغضب الله عز وجل، وحفظ الجوارح كلها عما نهى الله عنه. والصوم نصف الصير، والصبر نصف الإيمان.

والصوم المندوب متاح للمسلم في غير رمضان ، وهو سبيل لامتاد الخير والفضل الذي عرفه المسلم لشهر رمضان ، ومسن هنا حبب الرسول صلى الله عليه وسلم في صوم التطوع ، وندب الناساس لصوم أيام بأعيانها ، منها ست من شوال ، وعشر ذي الحجة ويوم عاشوراء ، والأيام البيض وهي أيام الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر من كل شهر قمري ، وصيام التطوع على مدار العام يقرب العبد إلى ربه ، ويزلفه من جنته ، فقد وعد الله العاملين الطائعين الجنة ، فضللا من العبادات أبواب يفتحها الله لإثابة عباده الطائعين ، دون استحقاق منهم لتلك المثوبة ، بل تحصل لهم فضلا من الله وإنعاما، فمهما بلغ العبد من جهد وعمل فلن يكافيء إحسان الله إليه .

### السزُّكـــاة:

وهي الركن الرابع من أركان الإسلام ، ويجب أداؤها على صـاحب

المال الذي يبلغ النصاب ويحول عليه الحصول ، ولها شروطها وأحكامها التي حددتها الشريعة الإسلامية ، فعلى كل مسلم ومسلمة أن يعلم ما هو مفروض عليه ، وألا يتهاون في أداء ما هو مكلف شرعا بأدائه حتى تسقط عنه الفريضة ، ولا يقع في دائرة المخالفة أو التضبيع لركن مهم من أركان الإسلام . قال تعالى : (وأقيموا الصلة وآتوا الزكاة واركعوا مع الراكعين ) البقرة / ٣٤ . وتعتمد فلسفة الزكاة في الإسلام على أن المال الذي بأيدينا هو مال الله ، استخلف فيه العباد ؛ لذا شرع فيه سبحانه حقوقا والتزامات على العباد أن يؤدوها في مصارفها التي شرعها الله ؛ توزيعا للثروة ، وإغناء للمحتاجين ، وإشاعة للتواد والتراحم بين الناس .

وتجب الزكاة في ألوان من الممتلكات والأموال ، وعوائد الأنشــطة الاستثمارية كزكاة التجارة ، والزروع والثمار ، والماشية ... وغيرهــا ، وعلى كل مسلم ومسلمة عنده ما تجب فيه الزكــاة أن يســال العلمـاء ويتحرى إخراج ما يجب عليه إخراجه .

والزكاة تطهير المال وتزكية الصاحب ، وسد الحوائج الفقراء والمعوزين ، وإشاعة المحبة بين الناس ، حتى لا يحقد المعسر على الموسر ، ولا يضطغن عليه ، ولا يحسده ، ومن ثم يشعر المسلمون بأنهم إخوة متعاونون ، ويشعر الفقير بان الغني أخاه في الدين والإنسانية، فيدعو له بالخير ، ويتمنى دوام نعمته ، وأن يزيده الله فضلا وغنى ، على عكس المجتمعات غير الإسلامية ، إذ تشيع فيها الجريمة ، ويكثر عدوان الفقراء على الأغنياء والبطش بهم ، واستلاب أموالهم ، وبالتالي تشيع البغضاء بين الناس ، وصدق الله عز وجل إذ يقول : واقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا الرسول لعلكم ترحمون ) عمران / ١٣٣ .

ففي هذه الطاعات رحمة للعباد ، وتواصل وتواد ، والزكاة حق

للسائل والمحروم وهناك أبواب أخرى للنفقات المندوبة لمسم يلسزم الإسلام بها المكافين بل جعلها فضلا وعفوا ، لهم ثواب إنفاقها ، وأجسر بذلها ، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون .

#### الحصح:

و التعاون بينهم .

وهو الركن الخامس من أركان الإسلام فرضه الله عز وجل على المكلف المستطيع مرة في العمر . قال تعالى : (ولله على الناس حج الناس من استطاع إليه سبيلا) آل عمران / ٩٧. والحج المبرور ليس لحج جزاء إلا الجنة ، فإذا خرج الحاج من منزله خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه ، ومن حج مرتين داين ربه ، ومن حج ثلاث حجج حرم على النار والحج من العبادات المليئة بالأسرار ، فعلى من دخل في شعائره أن يؤديها كما افترضت عليه ، وألا يبحث عن أسباب تلك التكاليف ، ففي ولطواف والسعي بين الصفا والمروق ، والوقوف بعرفة ، ورمي الجمرات ... ، وغيرها أسرار يجب أن نؤديها امتثالا لما شرع الله عز وجل وفعل رسوله صلى الله عليه وسلم ، فهي لحكم وأسرار يعلمها الله عز وجل ، وهي منزهة عن اللهو والعبث . والحج رحلة إيمانية فيها غز وجل ، وهي منزهة عن اللهو والعبث . والحج رحلة إيمانية فيها الشعور بالوحدة بين المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها ، وفيه يتحقيق فرصة عظيمة لجمع الشمل ، واجتماع المسلمين وأولي الرأي منهم فرصة عظيمة لجمع الشمل ، واجتماع المسلمين وأولي الرأي منهم

إن شعور المسلمين بالوحدة الإسلامية يتجلى في أبهى صحوره في موسم الحج ؛ إذ تلتقي الجموع المؤمنة التي تلتقي على كلمة التوحيد ، وغاية مرضاة الله عز وجل يلتقون في صعيد واحد ، وقد لبسوا المخيط، ونبذوا ما يفرق بينهم ، شعارهم لبيك اللهم لبيك ، كلهم

للنظر فيما يرتفع بشأنهم ويحل مشكلاتهم ، ويقـــوي أواصـر الإخـوة

ضارعون إلى ربهم ، يرفعون أكفهم ، سائلين خالقهم الرحمة والمغفرة ، يلهجون بذكر الله والثناء عليه بما هو أهلسه ، يلحون في الرجاء ، تسبقهم دموع الندم ، وتكسوهم حلل التذلل والانكسار ، يسللون ربا رحيما وسعت رحمته كل شيء ، وسبق عفوه عقابه !! .

وفي الحج دعوة واجبة الأداء قصد منها أن يلتقي المسلمون على اختلاف مواطنهم ، وتباعد ديارهم في زمن واحد وعلى مناسك واحدة ، وفي أيام معدودة ؛ ليشهدوا منافع لهم ، وليحمدوا ربهم على نعمه ، ويؤدوا جانبا من شكر ما أنعم به عليهم ، وليتعرفوا على أحوال إخوانهم، ويعملوا على نصرة دينهم ، وإعزاز شأن أمتهم .

# أثـر العبادات في حياة المؤمن:

وهكذا نرى أن العبادات التي فرضها الله عز وجل من صلاة وصيام وزكاة وحج هدفها أن تقرب العبد من ربه ، وتقوده إلى رضوائه ، وحسن القيام على عبوديته بإيمان صحيح ، وقلب سليم ، وهمي توجه الإنسان إلى السمو النفسي ، وترتفع به من عالم المادة بما يكتفه من شواغل ونهم وجشع وغفلة عن المعاني الإنسانية السمامية إلى عالم الروح والترقي الإنساني ، والترفع عن الدنايا ، والتخلص من أتقال المادة والشهوة ، وهذه هي الحياة بمعناها الحقيقي ، حياة الإنسان ، لا حياة البهيمة ، يقول الحق سبحانه : (أو من كان ميتا فأحييناه وجعلنا له نورا يمشي به في الناس كمن مثله في الظلمات ليسس بخارج منها ) الأنعام / ١٢٢ . فحياة العبد الطائع القريب من حوزة ربه وحمى خالقه هي الحياة الحقيقية ، والله عز وجل بفضل منه سميحانه فسرض علينا للعبادات بألوانها ليقربنا من ساحته ، ويزلفنا من مرضاته ، وهمو مع نلك يعطينا على أدائها الجزاء الأوفى !! فاللسان المذي يلهج بالذكر والدعاء والصلاة والتلبية والتكبير والتحميد والتهليل ، والدعوة إلى

الخير هو من صنع العليم الحكيم وبقدرة الله ينطق ويذكر ويدعسو ويطيع!! والأعضاء كلها كذلك فمنها ما يركع ويسجد ويقسوم ويصوم ويطوف ويسعى ويعمل الخيرات ... ، وهي كلها مسن صنع الله عز وجل وبقدرته وتوفيقه سارعت إلى الخيرات ، وفعلت القربات .

ويؤكد القرآن الكريم دور العبادات في القرب من الله عسز وجل ، واللياذ بساحات رحمته ومغفرته فيقول عز من قائل عن الصسلاة: "(إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر) العنكبوت / ٥٥. وقال عز وجل عن الزكاة: (خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها) التوبة / ١٠٣. وقال عن الحج: (فمن فرض فيهن الحج فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج . وما تفعلوا من خير يعلمه الله وتزودوا فسإن خير السزاد في الحج . وما تفعلوا من خير يعلمه الله وتزودوا فسان خير السزاد

فالإسلام يهدف إلى أن بالعبد المؤمن المستوى الكامل في الإنسانية ، ويخفف جموحه الغريزي ، وتلك هي اللبنة الأولى في بناء العبد الربلني الطائع الممتثل الذي لا يطغى فيه جانب الغريزة والشهوة على جانب العبودية .

والعبادات كلها تقوي في العابد جانب المراقبية شه عنز وجل ، ويعلم فتجعله مستقيما دائما على طريق الهداية ، يخشى الله عز وجل ، ويعلم أنه مطلع على سره وعلنه ، ظاهره وباطنه ، فيكون حريا بأن يلتزم ما أمره الله عز وجل به ، وما افترضه عليه وأن يجتنب ما حرمه عليه ونهاه عنه ، وأنه محاسب على هذا وذلك دون تفريط أو إغفال . قال تعالى : (فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شرا يسره ) الزلزلة / ٧ ـ ٨ . ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم في قريب من هذا المعنى : "حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا وزنوا أعمالكم قبل أن توزن عليكم " . فلتجعل أيها العبد المؤمن مراقبتك لمن لا تغيب عن نظره إليك ، ولتجعل شكرك لمن لا تنقطع نعمه عنك ، واجعل عبدتك

لمن لا تستغني عنه ، واجعل خصوعك لمن لا تخرج عن ملكه وسلطانه .. !! فإنك إن فعلت ذلك نلت ثواب ربك ، وفزت بجناته . قلل عز من قائل : ( وما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله هو خسيرا وأعظم أجرا ) المزمل / ٢٠ . فهدية الله عز وجل لا تتحقق إلا لمن أطاعه ، ووحده وأدى ما أمره الله به واجتنب ما نهاه الله عز وجل عنه، وبالله التوفيق.

### 

وهو من العبادات القلبية ، ويعني خلوص النية وتصحيح القصد، مصداقا لقول المصطفى صلى الله عليه وسلم: " إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امريء ما نوى " وهو يشمل سائر الأعمال والطاعات فهو يلزم في العبادات والأفعال والأقوال ، ويقتضي حضور القلب ، وخلوص النية ، ويقظة الضمير ، ومن مقتضى الإخلاص أن تسودي العبادات في حضور قلب ، وخلوص نفس ، وأن يحرص العبد على يعطي أعماله حقها قاصدا بها وجه ربه ، نافيا عنه السوائب الرياء فالعمل بدون إخلاص لا قيمة له ولا وزن .

ويتحقق الإخلاص في الإنفاق \_ على سبيل المثال \_ ب\_أن يكون المنفق مبتغيا بما يقدم وجه ربه لا يريد عليه ثناء من أحد ، أو ذكرا حسنا عند الناس ، فإذا فقد العمل عنصر الإخلاص حبط عمل صانعه وخاب سعيه ، قال تعالى في بيان العمل الذي فعله العبد مبتغيا به وجه ربه: ( إنما نطعمكم لوجه الله لا نريد منكم جرزاء ولا شكورا ) الإنسان / ٩ . وقال صلى الله عليه وسلم : " إذا كان آخر الزمان صارت أمتي ثلاث فرق : فرقة يعبدون الله خالصا ، وفرقة يعبدون الله حاياس . فإذا جمعهم يعبدون الله رياء ، وفرقة يعبدون الله الناس . فإذا جمعهم

الله يوم القيامة قال ـ سبحانه ـ للذي يستأكل الناس: بعزتي وجلالي ما أردت بغبادتي ؟ فيقول: وعزتك وجلالك أستأكل بها الناس . فيقول سبحانه وتعالى: ما ينفعك ما جمعت . انطاقوا به إلى النار تحقول سبحانه وتعالى للذي كان يعبد رياء : بعزتي وجلالي ما أردت بعبادتي ؟ قال : بعزتك وجلالك أردت رياء الناس . فيقول سبحانه : لم يصعد إلى منه شيء.

انطلقوا به إلى النار . ثم يقول سبحانه وتعالى للذي كان يعبد الله خالصا: بعزتي وجلالي ما أردت بعبادتي ؟ قال بعزتك وجلالك أنست أعلم من أردت به !! أردت به ذكرك ووجهك . فيقول سبحانه وتعالى: صدق عبدي . انطلقوا به إلى الجنة " .

ومما يؤكد أهمية الإخلاص وأنه هو الذي يعول عليه في قبول العمل، وتحقق الفوز برضوان الله عز وجل حديث المصطفى صلى الله عليه وسلم: " إن الله لا ينظر إلى صوركم وأجسادكم ولكن ينظر إلى عليه قلوبكم وأعمالكم " . وهناك آثار كثيرة تؤكد هذه الحقيقة منها ما رواه أبو موسى الأشعري رضي الله عنه قال : جاء أعرابي رسول الله صلى الله عليه وسلم يسأله قائلا : الرجل يقاتل المغنم ، والرجل يقاتل للذكر ، والرجل يقاتل ليرى مكانه في سبيل الله . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : من كان يقاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله "

والإخلاص كما يفهم من آيات الذكر الحكيم وهدي المصطفى صلى الله عليه وسلم يتحقق بأن تكون أعمال الإنسان وحركاته وسكناته مقصودا بها وجه الله ، ومطلوبا بها رضوانه ، قال تعالى : (إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق فاعبد الله مخلصا له الدين ألا لله الدين الخالص ) الزمر / ٢ ، ٣ . وقال عز من قائل :

(وما أمروا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلة ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة ) البينة / ٥ .

فلائب قي العبادات من ابتغاء وجه الله ومرضاته حتى تكون مقبولة عند الله ، وكذا الحال في سائر الأعمال أيضا فالإخلاص في كل ما يعمله العبد شرط لقبوله ونوال ثوابه ، فحين تصدق النية في هذا الإنجاه وهو العمل بإخلاص بكل عمل وبكل فعل بدون أى نفاق أو رياء بل تأديتها باخلاص وضمير وخوف من الله فيكون عمل الإنسان وقول وجهاده لا قصد له إلا وجه الله والدار الآخرة فإن الله سبحانه وتعالى لا يضيع أجر من أحسن عملا ، ويبارك الله له في رزقه وفي عمله ، وفي عيشه ، وفي حياته وقال عليه السلام : "إن الله يحب إذا عمل أحدك عملا أن يتقنه " .

فالمعلم الذي يبذل علمه لأبنائه وتلاميذه بإخلاص وضمير ولا يبتغي المكافأة إلا من الله يجزيه الله الجزاء الأوفى . قال تعالى : (ولِكُلُ درجاتٌ مما عَمِلُوا وما رَبُّكَ بغَافِلِ عما يَعملونَ ) الانعام / ١٣٢ . والعامل الذي يؤدى عمله بإخلاص وضمير وخوف من الله يبارك الله له ويعينه ويوفقه . والزارع في حقله حين يؤدى عمله من زرع وحوث وجهد بإخلاص وتوكل على الله يؤتيه الله زرعه مضاعفا ، وهكذا فيل جميع الأعمال يكون الإخلاص أساس السعادة في الدنيا والآخرة . قسال تعالى (وقل اعملوا فسيرى الله عَملكم ورسوله والمؤمنون ) التوبة/١٠٥٠

لقد أكرم الله عز وجل هذه الأمة فلم يحرم أحدا من الجزاء بل هسو يحاسب الجميع ويوفى كلاً على حسب نيته وإخلاصه ، فالمسلم السذى يؤثر دينه على دنياه ، ومروءته على هواه ، ويعمل ما اسستطاع على تطهير قلبه وتزكية نفسه ، حتى تضيء وتشف وتواجه الناس بما فيسها من طهر وبما تفيض به من خير فهذا هو المؤمن السذى يريسده الديسن ويبشره بالفلاح ، فديننا يحث على إتقان العمل وإجادته وتطويسره بإخلاص وخوف ومراقبة لله ؛ طمعا في رضاه ، وامثالا لأمره ، قسال بإخلاص وخوف ومراقبة لله ؛ طمعا في رضاه ، وامثالا لأمره ، قسال تعالى : (قد أقلح من تزكّى وذكر اسم ريه فصلى ) الأعلى الأعلى المره ، م

وقال في آية أخرى : ( ونفس وما سَوَّاها فالهمها فُجُورها وتَقْوَاهـــا قد أَفلح منْ زَكَّاها وقد خَابَ من دَسَّاها ) الشمس / ٧ ــ ١٠ .

أسأل الله الكريم رب العرش العظيم أن يتولانا في الدنيا والآخرة ، وأن يجعلنا من السابقين للخيرات أينما كنا وأن يجعلنا ممن أذا أعطروا شكروا ، وإذا لإبتلوا صبروا ، وإذا أذنبوا استغفروا فإن من رزق هدذه الخلال فقد رزق الخير كله ، ونال السعادة من أقطارها . إنه سبحانه وتعالى قريب مجيب الدعاء!! .

### ما همو الإسلام ؟

هو دين الله وخاتم الرسالات . قال تعالى : (أفمن شرح الله صدره للإسلام فهو على نور من ربه) الزمر / ٢٢ . وهو دين الفطرة التي فطر الله الناس عليها وهو العقيدة الصحيحة ، ودين المنهج القويم ، والشريعة الغراء ، التي راعت مصالح العباد ، وسعادة البشر في دنياهم وأخراهم ، وهو دين السلام والوئام ، دين العفو والسماحة ، دين القيو والرحمة ، دين الرأفة والعطف ، دين السلوكيات القويمة ، دين الخير ، دين اليسر . قال تعالى :

(يُريدُ اللَّهُ يَكْسِمُ النُّهُ وَلا يُريدُ بكُمُ العُسْرَ ﴾ البقرة / ١٨٥ .

وجوهر العقيدة الإيمان بوحدانية الله ، لأن التوحيد الخالص هو لباب الرسالات السماوية كلها ، وهو عمود الإسلام وشعاره الذى لا ينفك عنه ، وهو الحقيقة التي ينبغى أن نحرص عليها ونصونها من كل شائبة ، وكلما ذكرنا الله في عليائه انتقل ذهننا إلى محمد عليه السلام الذي قادنا وهدانا إلى سبيل ربنا ، وعلمنا كيف نعبده ونخشاه ونعمل لمرضاته .

والإسلام هو شريعة الخلود ، وشريعة الإنسانية جاء بالعقيدة الصحيحة ، وهي الإيمان بالله وحده لا شريك لمه ، وباليوم الآخر

والخوف منه سبحانه ، والإعتقاد الجازم بأن وراء الموت حساب وعقاب ، وأن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فهو يراك ، فسالعقيدة نفسها كانت كالنور السوهاج يجذب اليه الأنظار فدخلت أفواج الناس في الإسلام عن رضا وارتياح .

وللإسلام منهج ذو خصائص متميزة من ناحية التصور الاعتقدى ومن ناحية الشريعة المنظمة لإرتباطات الحياة كلها سواء كانت سياسية أو اقتصادية أو إجتماعية ومن ناحية القواعد الأخلاقية التي تقوم عليها هذه الإرتباطات فهو ليس منهج إنسان ولا مذهب شيعة من الناس ، ولا نظام جنس من الأجناس بل هو منهج الله للحياة البشرية ، ولخسير البشرية جاء هذا المنهج يوم جاء .

ولقد دعا الإسلام إلى إشاعة السلم والود بين الناس ؛ من أجـــل ســعادة البشرية ورخائها ولم يشرع الحرب إلا للدفاع عن العقيدة ، والوطــن إذا عجز السلام عن إسترداد الحقوق الضائعة . قال تعالى :

(وإنْ جَنْدُوا للسِّلْم فاجْسنت لها وتوكُّل على الله ) الأنفال / ٦١ .

والإسلام يدعو المسلمين إلى المودة والتراحم بينهم ، ويرعى حسن الجوار بين الأفراد والجماعات . كما يرعاه مع غير المسلمين العداء . يناصبون المسلمين العداء .

والإسلام يمجد القوة حيث ينبغى أن تكون ، ويمجد الرحمة حييت ينبغى أن تكون ، ويمجد الرحمة حييت ينبغى أن تكون ، فهو يكره الخنوع والمذلة والإستضعاف ، ويطالب المسلم أن يعيش بين الناساس عبدا لله وحده . لا ينال لغيره ، ولا يخضع لسواه.

ومن أنبل وأسمى مبادئ الإسلام المساواة بين الناس وعدم التفريق بينهم على أساس العنصر أو اللون أو الجنس ، فلا فضل لأحد على أحمد الا بالتقوى . ويسجل القرآن الكريم هذا الدستور الرائع في قوله عسر شأنه: (يا أيها النّاس إنا خَلقنَاكُم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل

لِتعارَفُوا إِنَّ أكرمَكُم عند الله أثقاكُم إِنَّ اللَّه عليمٌ خبير ) الحجرات / ١٣ . وهكذا يضع الإسلام أسس المساواة الحقة، والعدالة المطلقة وهرو بسماحته لم يقف من أهل موقف العداء ، بل أمر أن ندعوهم بالتي هري أحسن ، وأن نبذل لهم النصح ، ونجتهد في تذليل سبل الهداية لهم .

كما أمر الإسلام باحترام المسلم لحقوق أخيه الإنسان ، والوفاء بالعهود التى لا تحل حراما ، ولا تحرم حلالا ؛ لأنها الضمان لحياة إنسانية مثلى في مجتمع بشري تتصارع فيها الأهبواء والشهوات والأطماع ، وهو الضمان لبقاء عنصر الثقة في التعامل بين الناس وبدون هذه الثقة لا يقوم مجتمع ولا تقوم إنسانية ، وقد تشدد الإسلام في مسألة الوفاء بالعهود لأنها قاعدة الثقة التى ينفرط بدونها عقد الجماعة ويتهدم.

ومن الوفاء بعهد الله: قول الحق ، والحكم بالعدل ، ولمو كان المحكوم له ذا قربى . ومنه أيضا توفية الكيل والميزان بالقسط . وألا تقرب مال اليتيم إلا بالتى هى أحسن . وقبل ذلك كله ومعه ألا نشرك به شيئا ، فهذا هو العهد الأكبر المأخوذ على فطرة البشر بحكم خلقتها متصلة بمبدئها ، شاعرة بوجوده في النواميس التى تحكمها كما تحكم الكون من حولها .

ومن ميزات الإسلام ومحامده أنه يدعو أتباعه إلى التحلي بالأخلاق الكريمة التى تثمر الأمن في ظلال الإيمان ، ونور العلم وهى كلل ما يختص بتربية النفس وآداب السلوك مما يجب على المرء لسداده في دينه أو نجاحه في دنياه : كالصدق ، والأمانة ، والصبر ، والحلم ، والشجاعة ، وحسن المعاملة ، وحسن الجوار ، وإقبال المرء على ما يعنيه وترك ما لا يعنيه .

ومنها كذلك أنه أمر بالعدل الذى يكفل لكل فرد ولكل جماعة ولكلل قوم قاعدة ثابتة للتعامل لا تميل مع الهوى ، ولا تتأثر بالحب والبغض ،

ولا تتبدل مجاراة للصهر والنسب ، والغنسى والفقسر ، والقسوة والضعف إنما تمضى في طريقها تكيل بمكيال واحسد للجميع وتسزن بميزان واحد للجميع .

وكما حث الإسلام على الفضائل وحبب فيها نهى عن الرذائـــل ونفر منها، فنهى عن كالحسد والوشاية والأنانية ، والطمع ، والحرص علــى متاع الدنيا وزخارفها الفانية .

كما نهى الإسلام عن الفحشاء والمنكر والبغى ، فالفحشاء كل أمسر يتجاوز الحد والمنكر كل قول تنكره الفطرة ، ومن ثم تنكسره الشسريعة فهى شريعة الفطرة ، والبغي : الظلم وتجساوز الحق والعسدل . ولأن الإسلام هو دين الله الحق ، وخاتم الرسالات لم يترك الإنسان فسي أى درب من دروب الحياة وحده يعتمد على التجربة والخطأ ولكن الله عسز وجل أراح البشرية من هذه النزاعات فحدد معالم الحياة وطريق الوجود.

والإسلام في سبيل تحقيق المجتمع المثالي لم يعمد إلى السترهيب أو العقاب ، بل راعى قبل ذلك الترغيب والوقاية من الشرور والانحرافات، ومن مظاهر ذلك أن الإسلام لم يحارب الدوافع الفطرية بل نظمها لكسي يضمن لها الجو النظيف الخالي من المثيرات المصطنعة ؛ وحتى تضيق فرص الغواية ، وتخمد بواعث الفتنة .

والإسلام كما نرى هو أكمل نظام عرفته البشرية ، إذ يمثل أرقى ما وصل إليه المصلحون في تحقيق العقد الاجتماعي الصيح الذي يرعي صالح الجميع دون تمييز أو تعصب ، ودون غمط للحقوق أو افتئات على المستضعفين ، وهو لم يقم أسسه على مراعاة جانب من حياة المناس دون الجانب الآخر ، فلم يدع إلى الاهتمام بشئون الحياة الآخرة على حساب الحياة الدنيا العاجلة ، بل عدل بين القسمين وسوى بين الجانبين ، قال تعالى : ( ولا تتس نصيبك من الدُّنيا ) القصص / ٧٧ .

والإسلام اعتقاد وإيمان صحيح ثم هو عمل وعمارة لــــــلأرض قـــــال

مايزال هو هو في حقيقته وأصل فطرته ، والقرآن هو خطاب الله لـــهذا الإنسان خطاب لا يتغير ؛ لأن الإنسان ذاته لم يتبدل خلقا آخر .

امتد نزول القرآن على رسول الله ثلاثة وعشرين عاما والرسول يدعو بما جاء به ، ويعمل بما أنزل فيه ؛ لهداية الناس وإخراجهم من الظلمات إلى النور ، وحثهم على الإيمان بالله الواحد والإيمان بالنوم الآخر . وهكذا نجد أن القرآن الكريم هو نور المعرفة ، وأصل الإيمان ، وهو مع ذلك الحد الفاصل بين الكفر والإيمان . وهدو روح الدعوة ، وباعثها ، وهو قوامها ، وكيانها ، وهدو حارسها وراعيها ، وهدو ترجمانها وبيانها !! .

وللقرآن أسماء تدل على رفعة شأنه وعلو مكانته فسمى القرآن ، قال تعالى : (إن هذا القرآن يهدي للتبي هبي أقسومُ) الإسراء / ٩ . وسمي الفرقان كما يؤخذ من قوله جل شأنه : (تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا) الفرقان / ١ . قيل : لأنه يفرق بين الحق والباطل ، وبين الهدى والضلل ، وبين المحلل والحرام . وسمي أيضا الذكر ، من التذكر والشرف (وإنه لذكر الك ولقوميك) المزخرف / ٤٤ . أي إن القرآن لشرف لك ولقومك .

وسمى قرآنا لجمعه الأحكام والقصيص والمواعظ والأمثال .

ومن آداب القراءة في كتاب الله أن يكون القاريء متطهرا ومستقبلا القبلة ومتحريا أفضل الأوقات كالليل وبعد الغروب وبعد الفجر . قسال تعالى : ( وقرآن الفجر إن قرآن الفجر كان مشهودا ) الإسسراء / ٧٨ . والتلاوة لكتاب الله على النحو الأمثل تعنى شيئا آخر غير مجرد المسرور بكلماته بصوت أو بغير صوت ، بل تعنى تلاوته عن تدبر ينتهى إلى إدراك وتأثر وإلى عمل بعد ذلك وسلوك ، ولقد نزل القرآن لهذا الغيرض ليتدبر المسلم آياته ، ويتفكر فيما فيه مسن الوعد والوعيد والثواب

قال تعالى: (يأيها الذبن أمنوا لا تَدخُلُوا بيونا غير بُبُوتِكم حتى تستأنسُوا وتُسَلِّموا على أهْلِها ذلكم خير لكُم لعلكم تَذَكَّرونَ) السور / ٢٧. والإسلام ينبذ الجشع والعدوان على مقدرات الآخرين، ويدعـــوا إلــى مواساة الفقراء والمعوزين وألا يغفل القدرون عن إعطائهم حقــهم فــي الأموال بأداء الزكاة، وبذل النفقات المنتوعة.

والإسلام دين القيم والآداب العامة ولقد وضع هذه القيم السامية موضع التنفيذ ومنها الحث على عيادة المريض . قال عليه الصلاة السلام: " عائد المريض في مخرفة الجنة — والمخرفة هي البستان أي طريق بين صفين من النخيل — إن الله عز وجل يقول يوم القيامة: يابن آدم مرضت فلم تعدني! فيقول: يارب كيف أعودك وأنت رب العالمين ؟ فيقول رب العزة: أما علمت أن عبدي فلانا مرض فلم تعده. أما علمت أنك لو عدته لوجدتتي عنده! " .

والإسلام لم يقف عند حد تقرير المساواة بين الرجل والمسرأة في الأمور الدينية بل ساوى بينهما في الحقوق المدنية ، فللمرأة ذمتها المالية الخاصة كما أن لها أهلية التصرف الكاملة فيما تملك كالرجل سواء بسواء ، كما جعل لها الإسلام نصيبا مفروضا في الميراث . قال تعالى: ( يُوصيدُمُ اللهُ في أو لادِكم للذكر مثلُ حظ الأنثيين ) النساء / ١١ .

ومن محامد الإسلام وميزاته أنه جعل كل تشريعاته وآدابه أقرب إلى طبيعة النفس البشرية ، إذ تصير هذه وتلك بالنسبة للمسلم دينا يرتضيه، وسراجا يهتدي به وصمام أمان يرد على النفس طمأنينته إذا هزها ريب أو إعتورتها شكوك ، فهو دين البشرية الذي يدعو إلى التالف

والتراحم ، وشريعة تنظم أحوال المجتمع ومساواة تربط بين الناس ، فالأهداف العليا للإسلام : هي الأمن والاستقرار والسلام والمودة والتعاون ، ليلتقي المسلمون عند قوله تعسالي : ( واعتصموا بحبل الله جميعا و لا تفرقوا ) آل عمران / ١٠٣.

والإسلام طالب الإنسان بأن يتعلق برب الكون ومليكه ، ويلوذ بكنفه، ويلجأ إلى حماه ، وأن يرحل من ضعف المخلوق إلى قدرة المخالق ومن الأكوان إلى المكون ودوى التوجية الإلهي يستفز العقول ويغزو القلوب والأرواح في قوله تعالى : (وأنَّ إلى رَيك المنتهى) النجم /٤٤ .

لقد بزغ الإسلام في الجزيرة العربية في حقبة مظلمة تفسّت فيها الفوضى والهمجية عرفت بالجاهلية ، حتى بلغ الأمر بالآباء حد التوحش والقسوة أن يئدو الواحد منهم بنته وقد ظلت هذه العادات سائدة إلى فزل القرآن فندد بها وأغلظ على مرتكبيها قال تعالى : (وإذا المَووَوَةُ سئلِت . بأى ذنب قتلت ) التكوير / ٩٠٨ بل لقد جعل الإسلام القتل جزاء لمن يرتكب هذه الجريمة النكراء هذا هو الوضع الذي قلبه الإسلام رأسل على عقب لا قبل الإسلام بل وبعده بأربعة عشر قرنا فكان أول ما قدره القرآن أن البشر إنما يدين في وجوده إلى الرجل والمرأة مجتمعين فرفع هذه المظالم عن المرأة وأعاد لها اعتبارها في الإنسانية . قال تعالى هذه المظالم عن المرأة وأعاد لها اعتبارها في الإنسانية . قال تعالى الحجرات / ١٣٠.

ولقد وقف الإسلام من العلم موقصف التقدير والإعظام ، وحث المسلمين على طلبه ، والاغتراب في سبيل تحصيله ، والقرآن كتاب الإسلام المجيد يوجه المؤمن إلى هذا الدعاء : (وقل ربي زدني علما) طه /١١٤ . ولا يقتصر الأمر على العلوم الدينية وحدها ، بل يمتث ليشمل المعرفة في شتى آفاقها وفنونها وميادينها .

ومما يميز الإسلام أنه لا يكره الناس على اعتناقه ، بل يدعوهم الى ساحته ، ويحببهم في هديه بالإقناع والترغيب . قال تعالى مخاطب رسول الهداية محمدا صلى الله عليه وسلم : ( أدْعُ إلى سَيل ريك بالحِحْمة والموعظة الحسنة وجَادِلهُم يالتي هِيَ أَحْسَنُ ) النحل / ١٢٥ . وبهذه الدعوة الحسنة انتشر الإسلام شرقا وغربا ، وكانت القدوة السلوكية للرسول صلى الله عليه وسلم ولصحابته الذين حملوا لواء الدعوة من حوله هي أنجح الوسائل في تحول الناس إلى الإسلام عن رغبة وطواعية دون قسر أو إجبار .

جاءت شريعة الإسلام لتحفظ للإنسان أهم حقوقه ، وهي حفظ الدين، والنفس ، والنسل ، والمال ، والعقل باعتبارها جوهر حقوق الناس ، ويترتب على حفظها الطمأنينة في النفوس فينصرف الناسس إلا تحقيق معنى العبودية لله في الأرض في جو من الأمن الخالص .

والإسلام يدعو إلى السلوكيات الحميدة ؛ لأن الأخلاق العليــــا هـــي الأساس لرفعة الأمم ، ولا رقمي لمها بدون الخلق القويم :

وإنما الأخلاق ما بقيت فإن هُمهُ ذهبت أخلاقهم ذهبوا والإسلام يحث المسلمين أن يتعاونوا على البر والتقسوى ، ويبعث

فيهم الإحساس بالقوة والعزة ؛ لأنهم على المنهج القويم ، كما ينهاهم عن التشتت والفرقة .

#### \* \* \* \* \*

ولعانا بعد كل ما ذكرناه عن محامد الإسلام ومعالي خصاله وآدابه وهديه بحاجة إلى أن نكرر القول عن أن الإسلام سبق كل النظم التقدمية، وشرع للناس أكمل نظام، وأروع تشريع الأنه من رب الأرباب، الذي خلق الخلق وهو بهم عليم، يعلم ما فيه نفعهم وصلح أمرهم، فلا يشرع لهم إلا ما ينفعهم، ويصحح مسيرتهم، ويضمن لهم السلام والأمن، ويعطى كل ذي حق حقه، وبه يسعد الناس، وعلى

هدي تشريعاته ينال كل صاحب حق حقه ، ويأخذ كل عامل جزاء عمله، لا فضل لعربي على عجمي ، ولا لعجمي على عربي ، ولا لأبيض على أسود ، بل الكل سواسية ، هم جميعا أمام عدل الله سواء ، أكرمهم عند الله أتقاهم له ، وألزمهم لطاعته ، وأحفظهم لعهده ، وأكثرهم تمسكا بمنهجه . ومن هنا كان التمسك بمباديء الإسلام وهديه هو الدى يجعل للحياة الإنسانية هدفا غاليا ، وغاية نبيلة ؛ لأنه يفتح طريقا رحب فسيحا من القيم الفاضلة التي تقود الإنسان إلى حياة طيبة في الدنيا وإلى حياة باقية خالدة وإلى جنة عرضها السلموات والأرض ، ولهذا كان فضل الله على الناس عظيما ورحمته بهم واسعة ، حين تعهدهم بالهدايسة الربانية ؛ ليصححوا بها خطأ العقل والحواس ، ويقوموا على هديسها انحراف الغريزة ، وجموح الأهواء .

والإنسان السوي في نظر الإسلام هو ذلك الذى يجمع القلب الصالح، واللسان الصالح، والجوارح الصالحة ، وعن طريق تحقق تلك الأمور في المسلم فردا ومجتمعا تصل الإنسانية إلى هدفها الأسمى ، وغايتها انبيلة ، وتنعم بالسعادة في الدنيا والفوز في الآخرة .

والإسلام منهاج حياة كامل فهو ينظم حياة الإنسان في كل أطوار ها ومراحلها وفي كل علاقاتها، وارتباطاتها، وفي كل حركاتها وسكناتها، ومن ثم يتولى بيان الآداب اليومية الصغيرة كما يتولى بيان التكاليف العامة الكبيرة، وينسق بينها جميعا ويتجه بها إلى الله في النهاية، ودستور الدعوة الإسلامية سبيل كل سلام، وحرية إختيار لا إجبار ولا إكراه بعيد كل البعد عن الدماء، بريء كل البراءة من شهر السيف لإخضاع الحكام الظالمين وثل عروشهم، وإنقاذ البشرية مما أوقعوه عليهم من ظلم وبطش، ولم تكن الفتوحات في واقعها لتحويل غير المسلمين إلى الإسلام إنما كانت لتوسيع نطاق السيادة الإسلامية التي هي سيادة الله، ومن هنا كانت حروب المسلمين للدفاع والوقوف

أمام أعداء الدعوة ، وجهاد من يقف في سبيلها ويصد الناس عنها، والإسلام الحنيف - كما يعلم الجميع - نهى عن الإكراه في الدين ولذلك عاش المسلمون مع غير المسلمين في وطن واحد - وهكذا إنتشر النور في الظلم في بقاع الأرض فلم يفرض نفسه بالقوة، ولكن فرض نفسه بسماحته وقربه إلى النفس البشرية التي رأت فيه أنه يربط بينها وبين الله ويهديها سبيل الرشاد، والهداية في الدنيا ، وطريق النور والنجساة في الآخرة. اللهم صلى وسلم على وسلم على من هدانا لطريق الحق والنور اللهم صلى وسلم على الرحمة المهداة للعالمين محمد عليه أفضل الصلاة والسلام.

### حياة النبى قبل البعثة

إنه خير الخلق ، وأكرم الرسل ، ومعلم البشرية !! . وهو الصداق المصدوق الهادى البشير ، الرحمة المهداة ، المبعوث رحمة للعالمين .

ولِـــد عليه السلام بمكة صبيحة يوم الإثنين الثاني عشر من ربيع الأول عام الفيل الموافق العشرين من إبريل سنة ٥٧١ م . دار عمه عقيل بن أبني طالب وفي مولده حدثت معجزات ، إذ ولد عليه السلام ساجدا رافعا إصبعه إلى السماء كالمتضرع إلى الله المبتهل إليه ، واختار له جده عبد المطلب اسم (محمد) وهو اسم لم يكن شائعا عند العرب ، ولكن الله سبحانه وتعالى ألهمه إياه.

وأبوه عبد الله بن عبد المطلب من بني هاشم التى سادت العرب ، وأبوه عبد الله بن عبد المطلب من بني هاشم التى سادت العرب الله وأخذت مكانها في الرياسة والشرف ، وسدانة الكعبة وخدمة بيت الله الحرام ، وقال عليه السلام : إن الله إصطفى العرب من ولد إسماعيل عليه السلام واصطفى كنانة من العرب ، واصطفى قريشا من كنانة ، واصطفى من قريش بني هاشم ، واصطفاني من بنى هاشم فأنا خيار من خيار من خيار " . والعرب من ذرية إسماعيل بن إبراهيم الخليل .

ورسول الله صلى الله عليه وسلم هـو محـد بـن عبـد الله بـن

عيد المطلب بن عبد مناف بن قصى بن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤى بن غالب بن فهر بن مالك ابن النضر بن خزيمة بن مدركـة بن مضر بن نزار بن معَـد بن عدنان .

مات أبوه عبد الله و هو في بطن أمه آمنة بنت و هب لـــه شهرين، وماتت أمه وعمره ست سنوات. فكفله جده عبد المطلب وكـان يرعـى الغنم في البادية و هو صغير حتى بلغ عمره ثماني سنوات وتوفي جــده عبد المطلب، وفي هذه السن اكتسب الرحمة ولين الجانب، ثم كفله عمـه أبو طالب حتى بلغ اثنتي عشرة سنة فأخذه معه في تجارة إلى الشام.

وهكذا نبتت من حرارة اليتم ووحشة العزلة ، وانقطاع العطف والحنان من الوالدين صفات الصلابة ، والاستقلال ، والعطاء ، والقدرة على التحمل ، والإرادة القوية ، والتحدى الذى لا حدود له ، وبالفقر والحرمان تربى ونما بعيدا عن الغنى وحياة الرفاهية ولقد اختاره الله سبحانه وتعالى ، ورباه على عينه ، وأراد أن يكون يتيما فقيرا ، وبذلك شب محمد يحمل مقومات الشخصية القوية مضافا إليها ما إستشفه مَن خبرات الحياة الخشنة التى واجهها ، وتجاربه التى مر بها في الأسفار ، والاشتغال بالتجارة ، فعرف الناس وطبائعهم وكيفية التعامل معهم . ومن يتمه استبان للبشر سمو الرعاية الإلهية التي اكتنفت من لا حول له و لا قوة ، ولا جاه ولا سلطان

حتى أصبح معلما للبشرية ، وهاديا إلى الله بإذنه !! .

واصطفاه ربه أميا لا يقرأ ولا يكتب ليكون أدخـــل فـــي الإعجـــاز، وأدعى إلى العجب إذ يكون معلما لأساطين الفلاسفة والمفكرين: (ذلــــك فضلُ الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم) الجمعة / ٤.

ولما كان أبرز ما في شخصيته صلى الله عليه وسلم الصدق والأمانة اختارته السيدة خديجة بنت خويلد ، وهي أرملة ثرية من قريش ليتاجر لها في مالها ، فكان أمينا على مالها ، صادقا في معاملتها ، فربحت

تجارتها ، وأعجبت به آمنة لصدقه وأمانته وحسن خلقه ، فبعتست برغبتها في الزواج منه ، وكانت قد رفضت قبل ذلك كثيرين من وجهاء قريش الذين تقدموا طالبين الزواج منها ، ولكنها فضلت محمدا صلى الله عليه وسلم ، وقالت في أسباب ذلك : " يابن العم . إني قد رغبت فيك لقر ابتك وسلطتك في قومك ، وأمانتك وحسن خلقك وصددق حديثك " وقبل محمد صلى الله عليه وسلم الزواج منها بعد أن عرض الأمر على عمه أبى طالب الذي بارك ذلك الزواج ، ودفع لابن أخيه الصداق .

وكان عمره صلى الله عليه وسلم عند زواجه من خديجة رضي الله عنها خمسا وعشرين سنة ، وكان عمرها أربعين سنة ، وقد دام زواجه صلى الله عليه وسلم بالسيدة خديجة خمسا وعشرين سنة ، أنجبت منه خلالها أكثر أولاده ، إذ أنجبت له من البنين : القاسم ثم عبد الله وقد توفيا صغيرين ، ومن البنات : زينب ورقية وأم كلثوم وفاطمة ، ولحم يتزوج عليها الرسول صلى الله عليه وسلم طوال عشرتها لمه ، وكمان يحبها ويذكر تأييدها ومساندتها له عندما بدأ تكليفه بالرسمالة ، وقد تحملت معه صنوف المعاناة ، وتوفيت وعمرها خمس وسمتون سمنة ، وكان قد مضى على البعثة عشر سنوات ، وسميً عملم وفاتها عمام الحزن، وأثنى عليها المصطفى صلى الله عليه وسلم ، وكان ممما قالمه عنها: " ما رزقني الله غيرا منها ؛ آوتني إذ قطعني الناس ، وأعطنتمي من مالها إذ حرمني الناس ، وصدقتني إذ كذبني الناس .. " . وهذا وفله من رسول الوفاء ، وإحقاق للحق واعتراف بالجميل، وكلها مسن شميم الكرام!!

أما حياته صلى الله عليه وسلم قبل البعثة فقد كسان مثسال الإنسسان الملتزم ، ولم يكن في حياته ما يجعله ذا طبيعة مختلفة عن حياة النساس في بيئته ، فلم يعرف بثروة طائلة ، أو قدرة خارقة ، بل كان ما يمسيزه هو حسن الخلق ، وكانت ثروته الحقيقية من الفضائل وكريسم الشسيم ،

واجتمع في شخصيته كل ما يعرف العرب من نبل ومروءة ، وصدق وأمانة ، وعقل ورزانة ، وكان نقي المعدن ، حسن السيرة ، طيب الأحدوثة ، يُعرف بكل خير ، يكابد السعي طلبا للرزق ، فيرعى الغنم صغيرا ، ويضرب في الأرض كبيرا ... ، ولمنزلت صلى الله عليه وسلم عند قومه قبل البعثة رضوا به حكما عندما جددت قريش بناء الكعبة بعد تصدع جدرانها ، فعندما اختلفوا فيمن يرفع الحجر الاسود ليضعه في موضعه وكادوا يتقاتلون احتكموا إلى أول داخل عليهم من باب بني شيبة ، فكان القادم هو محمد صلى الله عليه وسلم فلما رأوه استبشروا وقالوا : هذا هو الأمين ، رضيناه حكما ! وقد سمى الله عند وجل مكة البلد الأمين ، وهي البلد الذي ولد فيه وبعث في أهله أشرف الخلق محمد عليه صلوات الله وتسليماته .

وهكذا اصطفى الله رسوله محمدا من خلقه، ورفع له ذكره، وشرح صدره، وأعلى شأنه ، فكان نعم المصطفى والمجتبى، وأدبسه فأحسن تأديبه، ووجده يتيما فأوى ، ووجده ضالا فهدى، ووجده عائلا فأغنى!! فاللهم صل وسلم على خير خلقك وخاتم رسلك وسلم تسليما كثيرا.

# النبي والوحي:

لـمـّا قارب عمر محمد صلى الله عليه وسلم الأربعين حُببت إليه الخلوة والانعزال عن الناس ، والتدبر في كون الله الفسيح ، فكان يسأخذ بعض الزاد ويذهب إلى غار حراء في شهر رمضان من كل عام ، وكان يمضي وقته في التأمل والتفكر والدعاء ... ، وفي ذات ليله رأى رؤيا أن قلبه قد أخرج من جوفه فطهر وغسل ثم أعيد إلى موضعه كما كان ، فلما أخبر خديجة بذلك طمأنته وهونت عليه وبشرته خيرا .

وذات يوم بينما هو في الغار نزل عليه جبريل الأمين ، وقال له إقرأ فقال محمد ما أنا بقاريء . فضمه جبريل إلى صدره وقال له : إقرأ !!

فقال محمد ما أنا بقاريء فضمه جبريل الثالثة وقال لـــه : ( إقــر أ بسم رَبِكَ الدَّى خلقَ ) العلق / ١ .

ومن فرط ما أصابه من الجهد الذي لقيه مع جبريل ذهب لزوجته خديجة وهو يقول لها: دثريني! دثريني! ولما أخبر ها بما حصل ذهبت خديجة إلى ورقة بن نوفل ابن عمها وكان نصرانيا يقرأ الكتب وأخبرته بما حدث لمحمد زوجها فقال لها ورقهة : قدوس . قدوس والذى نفس ورقة بيده لقد جاءه الناموس الأكبر وهو جبريل الذى كسان يأتي موسى . وإن محمداً لنبي هذه الأمة !! . وفي يوم خرج محمد إلى الغار كما كان يفعل ويتأمل ويتفكر ثم خرج منه حتى إذا كـان وسط الجبل سمع صوتا من السماء يقول له: يامحمد . أنت رسول الله وأنا جبريل . واستمر محمد واقفا ينظر إليه . ثم ذهب محمد السمى خديجـــة وأخبرها بما حصل فأشارت إليه أن يأخذ صديقه أبا بكر ويذهب إلـــــــــى ورقة بن نوفل . فقال ورقة يا محمد كيف يأتيك الـــذي يسأتيك ؟ قـــال محمد: يأتيني من السماء جناحاه لؤلؤ وباطن قدميه أخضر وإذا خطوت سمعت نداء خلفي يقول يا محمد أنت نبي هذه الأمـــة وأنـا جـبريل . فطمأنه ورقة وقال له كما قال له قبل ذلك ، ثم انقطع الوحى من محمد مدة ثلاث سنوات فحزن الرسول وبينما كان يمشى محمد في شعاب مكة رأى الملك الذي يأتيه على كرسي بين السماء والأرض ، ففرع وذهب إلى خديجة وقال لها: زملوني !! فزملته فجاءه جبريل وقال له: (يا أيها المزمل قم الليل إلا قليلا) المزمل / ١ . ورأت خديجة محمدا كأنه يصغى لأحد يناجيه ، وقد تثاقلت أنفاسه ، والعرق يتساقط من جبينه ثم سُرِّي عنه وكأنه يستعيد ما سمع . وهو قول الحق جل وعلا : (يا أيها المدثر قم فأنذر وربك فكبر وثيابك فطهر والرجز فاهجر ...) المدثر / ١ ... ٥ .

وكعبَّر هو وزوجته خديجة وعلمت أنه الوحسى من الله تعسالي

وذهب محمد إلى ورقة وأخبره فقال له أبشر ثم أبشر فأنا أشهد أنه الذي بشر به بن مريم عيسى عليه السلام ، وأنك على مثل ناموس موسى عليه السلام ، وأنك ستؤمر بالجهاد . فرجع محمد وقال لخديجة \_ قد أمرنى جبريل أن أنذر الناس وأدعوهم إلى الله وإلى عبادته فمن أدعو ؟ ومن يستجيب ؟ فكانت خديجة أول من آمن وقالت بصدق \_ أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ثم آمن أبو بكر ثم على بن أبي طالب \_

(والنجم إذا هوى ما ضل صاحبكم وما غوى ، وما ينطق عن السهوى . إن هو إلا وحىّ يُوحى ) النجم /١ ــ ٤ .

فالله سبحانه وتعالى يبعث كل رسول بمعجزة تلائسم قومسه ، ومسا برعوا فيه ، وظنوا أنهم بلغوا مبلغ خوارق العادات حيث كسانوا علسى جهالة عقلية بدائية سفأراد الله أن ينقذ البشسرية والإنسانية المعذبة فأرسل محمدا للناس كافة والعالم أجمع هاديا ومبشرا ونذيرا ، يهدي إلى الحق وإلى طريق مستقيم ، فأنزل الله القرآن المعجز دسستور البيان ، ومصدر العلم والفرقان ، ونزل القرآن عن طريسق الوحسي بواسطة جبريل عليه السلام . قال تعالى : ( وإنه لتنزيل رب العالمين . نزل بسه الرُوحُ الأمينُ على قابك لتكونَ من المنذرين بلسسان عربسي مبين ) الشعراء / ١٩٧ ــ ١٩٥ .

وكان جبريل يأتي الرسول صلى الله عليه وسلم في صدورة رجل ويطمئنه بالقول و لا يروعه فيعى ما يقوله . قال تعالى : (إنه لقول رسول كريم . ذى قوة عند ذى العرش مكين . مطاع ثم أمين ) التكويد / ١٩ ــ ٢١ . وفي أحيان أخرى كان يأتيه الملك في النسوم ، فما كان الرسول يلبث أن يأوي إلى فراشه ويغفو إغفاءة حتى ينهض ، ويرفع

رأسه مبتسما كما حدث في سورة الكوثر وهذه هي الرؤيا الصادقة ، ويقول الرسول رؤيا الأنبياء حق ، ونحن معاشر الأنبياء تنسام أعينسا ولا تنام قلوبنا .

وتلك هي مراتب الوحي التى يبلغ الله بها أنبياءه ما يوحى اليسهم بسه من مباديء وتعاليم الرسالة التى سينهضون بها لكى يقومسوا بدورهم بتبايغها إلى الناس .

وهذه المراتب كلها تدور حول استقراء المعانى وتثبيتها فــــي قلــوب الأنبياء، لكي يصبروا على تبليغها ، ويتحملو في ســـبيل ذلـــك المشــقة والعناء.

وكان محمد عليه الصلاة والسلام عندما أول من اهتدى بهدي ربه ، وتخلق بخلق القرآن ، وبما تضمنه من صدق وجلل ، وخير ، ومرحمة وهو الرجل الذى خلت فطرته من شهوات الأرض فانتشرت في أرجائه الباطنة ومضات الوحي فهي تبرق في شمائله ومسالكه كمن تتلألأ الآفاق في صحوة صافية . وكان الرسول عليه السلام أميًّا لا يقو ولا يكتب ، ومن ثم اتخذ لنفسه كتابا يكتبون عنه ما نسزل عليه من الوحى وهو عليه السلام سيد الحفاظ دون منازع وأول الذين جمعوا القرآن فقد كان الوحى ينزل ببعض الآيات أحيانا ، وبالسور الكاملة أحيانا أخرى فكان عليه السلام إذا نزل عليه الوحى دعا بعض من كان يكتب فيقول صفوا هؤلاء الآيات في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا .

ومن أبرز كتاب الوحي: أبو بكر ، وعمر ، وعثمان ، وعلى ومعاوية ، وزيد بن ثابت ، وأبي بن كعب ، وخالد بن الوليد ، وثابت بن قيس، وعبد الله بن مسعود وكانوا يكتبون على جريد النخل أو عظم البعير أو صفائح الحجارة ، ويجمعونه على الجلد . وبعد موت الرسول عليه السلام قيض لأبي بكر رضي الله عنه جمع القرآن كله خلال سنة ، وقد أشار على بن أبي طالب بذلك بعد وفاة أبي بكر في قوله رحم الله

أبا بكر هو أول من جمع كتاب الله بين لوحين ، ثم جُـمع القـرأن الكريم كله في مصحف واحد .

لقد كان مجيء الوحي على رسول الله صلى الله عليه وسلم موزعا على سنوات متواليات ؛ ليزداد شوقه صلى الله عليه وسلم لما يوحى إليه، ويسهل عليه تحمله ، ويكون عونا له في مختلف المواقف والحوادث ، وتلك من أمارات الإكرام وعلو المنزلة . يقول عليه الصلاة والسلام : " ... وإنما كان الذي أوتيت وحيا أوحاه الله إلى فارجو أن أكون أكثر الأنبياء تابعا يوم القيامة " . وفي هذا الحديث فضلية عظيمة للقرآن على كل معجزة أعطيها نبي من الأنبياء ، وعلى كل كتاب أنزل !!.

# النبي محمد عليه السلام ، وبعثه :

لقد كانت بعثته صلى الله عليه وسلم ميلادا للحق في أبهى صوره، وكان شروق هذا الحق إيذانا بزوال الحيرة، والشقاء المخيم. ففجرت دعوته ينابيع الرحمة بين الناس، وأوضحت لهم طريق النور والهدايمة والرشاد، إذ أتت بالهدى ودين الحق، فكانت رحمة للعالمين، مصداق ذلك في قوله عز من قائل: (وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين) الأنبياء/ ١٠٧.

فقد جاء عليه السلام والعالم يسبح في ظلمات الجهالة والظلم والاستعباد والشرك وعبادة الأصنام . جاء والعرب جزيرتهم قبائل متشاحنة ، يتخبطون في ضلالات الشرك ، ومرذول العادات ، ومن حولهم قوتان عظميان يسودهما الصلف والطغيان ، وهما دولتا الفرس والروم ، يخوضون حروبا لا تكاد تهدأ جتى تثور وتحتدم ، ويسوقون لتسفك دماؤها في صراعات عصبية بغيضة ، فضلا عن كونهم يغطون في جهل شديد ، وفي إباحية وانحلال من الأخلاق والقيم الإنسانية ،

فأراد الله سبحانه وتعالى أن يحق الحق ، ويبطل الباطل بكلماته ويرسل محمدا وينزل القرآن المعجز هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان ، وليبدد ظلمات الجهل ، وينير للناس سبل الحياة ، ويدعو إلى توحيد الله والإيمان به وباليوم الآخر . فجاءت رسالته عليه السلام تدعو إلى إفراد الله سبحانه بالعظمة والجلال ، والتقرب إليه جل شأنه بصدق الإيمان ، وصالح الأعمال وأنه الواحد ليس له شريك . ثم كان عليه السلام قدوة دائمة لأتباعه وأسوة حسنة لمن يحبون الله ويرجون رحمته الد تجرد عليه السلام من كل معاني الغرور والكبرياء ، وهو عبد الله وسيرته قدوة ترمقها بصائر المؤمنين في كل وقت تستمد منها طهارة القلب من الإثم وطهارة العقل من الخرافة .

إنه خاتم الأنبياء برسالته ، وخاتم الرسل فـــلا نبــي بعــده ، أيــده الله بالمعجزات ، وفضله على سائر الأنبياء ففرض محبته وأوجب طاعتـه ، وألزم متابعته ، وخصه بخصائص لم تكن لأحد سواه منها ــ الوسـيلة ، الكوثر ، الحوض ، المقام المحمود قال تعالى : ( ما كان محمــدا أبـا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين ) الاحزاب / ، ؛ .

فحبه عليه السلام ركن في الإيمان وآية على صدقسه ، وكلما ازداد هذا الحب اقترب المسلم من مرضاة الله واستكثر من طاعته فكان عليسه السلام بشارة بعهد جديد في تاريخ البشرية وبدين قويم صالح لكل زمان ومكان إلى يوم القيامة ، وايذانا بتكريم الإنسان واحترامسه ، وخروجا بالانسانية من ظلمة الجهالة إلى نور العلم والإيمان فحقيقة الرسول فوق ما يصف الواصفون ، والأيادي التى أسداها تجعل كل مؤمن مدينا له بنور الإيمان الذى أضاء نفسه وزكاها قال تعالى : ( وإنك لتهدي إلى صيراط مُستقيم ) الشورى / ٥٢ . والدعامة الأولى في عظمة المصطفى رحمته الواسعة وقلبه الكبير فقد كان يبذل جهودا مضنية لهداية الحائرين والأخذ بأيديهم إلى طريق النجاة . وأمام نداء العدالة تذوب كل قرابة ،

ويرتفع صوت العدل فيقول لإبنته فاطمة: " يافاطمة بنت محمد . اعملى فإنى لا أغنى عنك من الله شيئا ".

وأمام العفو والسماحة يقول لكفار قريش وقد وقفوا جميعا أسرى بين يديه بعد فتح مكة : ما تظنون أنى فاعل بكم ؟ قالوا أخ كريم وابـــن أخ كريم : قال اذهبوا فأنتم الطلقاء "!! .

والثناء عليه ينبجس من ينبوع الثناء على ربه سبحانه وتعالى فهو تقرير حقيقة وشكر جميل وأعظم الناس شكرا لله من يحبون رسوله صلى الله عليه وسلم ؛ لأنه أشرف الخلائق نفسا وأزكاها معدنا ولأن النعمة التى أفاءها الله على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم لا نظير لها في الأولين والآخرين ، فقد نادى سبحانه وتعالى كل نبي باسمه إلا محمدا !! .

فقال لآدم عليه السلام ( وياآدمُ أسكنُ أناتَ وزَوجُكَ الجنالَة ) الأعراف / ١٩ . وقال لنوح عليه السلام: ( يا نوح اهبط بسلام منا ) هود/ ٤٨. وقال لموسى عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام: ( يا موسى أقبل و لا تخف ) القصص / ٣١. وقال لإبراهيم عليه السلام: ( يا ابراهيم أعرض عن هذا ) هود / ٢١. وقال أيضا: ( يا داود إنا جعلناك خليفة في الأرض ) سورة ص / ٢٦. وقال لعيسى عليه السلام: ( ... يا عيسى بن مريم اذكر نعمتى عليك وعلى والدتك ) المائدة / ١١٠ .... ، وهكذا في خطاب الأنبياء والرسل جميعا إلا محمداً صلى الله عليه وسلم فلم يخاطبه بهذا الخطاب بل كرمه وأعلى مقامه ، وقرن عزته بعزة ربك جل وعلا فقال: ( ولله العزة ولرسوله وللمؤمنيان ولكن المنافقون / ٨.

والله قد كرم رسوله بأن أقسم بحياته فقال عز وجل (لعمرك إنسهم لفي سكرتهم يعممهون) الحجر / ٧٢. أي بحياتك ولم يقسم بحياة نبسي غيره، والله جعل طاعته من طاعته فقال سبحانه وتعالى: ( مَّنْ يُطِسع

الرسولَ فقد أطاع الله ) النساء /٨٠.

وجعل مبايعته مبايعة شه فقال عز وجل: (إن الذيسن يُبَايعُونك إلمّا يُبايعُونك إلمّا يُبايعُونك إلله ) الفتح /١٠. ورتب محبته على إتباعه فقال عز وجل: (قل إن كنتم تُحيون الله فاتّبعُونى يُحيبكُمُ اللهُ) آل عمسران / ٣١. وجعل الله حكمه من حكمه من حكمه (فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكمونك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليما) النسله /٦٠. وقد جعله الله شاهدا ومبشرا ونذيرا وداعيا إلى الله بإذنه وسراجا منسيرا سائنك شاهدا ومبشرا ونذيرا وداعيا إلى الله بإذنه وسراجا منيراً ) الأحزاب / ٤٥، ٢١.

وكان صلى الله عليه وسلم زاهدا عابدا لأنه لم يخلق لمتاع الدنيا، ولكنه جاء لإسعاد البشرية ولإنقاذ الإنسانية من الجهالات والضللات ولإخراج الناس من الظلمات إلى النسور ، وليرسي دعائم التوحيد والإيمان ، ولتكون أمته خير أمة أخرجت الناس . وقد كلمه ربنا إذ دعاه إلى السموات العلا إلى سدرة المنتهى إلى أن تجلى عليه فقال : " السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته " من غير واسطة فسلمانه وتعالى كلم موسى من وراء حجاب بطور سيناء ( فلما تجلى ربه للجبل جعله دكا وخر موسى صعقا ) الاعراف / ١٤٣ . وكرم محمدا فناداه بأحب الأسماء إليه ولم يناد نبيا بنداء التكريم مثله فقال عز وجل :

(يأيها الرسولُ بَلغ ما أُنزل إليكَ من ربكَ ) المائدة / ٦٧ . وقال سلحانه في آية أخرى : (يأيها النَّبي حَسبُك الله ومن الَّبعلَ من المؤمنين ) الأنفال / ٦٤ .

ويقول صلى الله عليه وسلم: " قضلت على الأنبياء بست : أعطيت جوامع الكلم ، ونصرت بالرعب ، وأحلت لي الغنسائم ، وجعلت لي الأرض طهورا ومسجدا وأرسلت إلى الخلق كافة ، وختم بي النبيون ". والله قد أكمل برسوله الملة وأتم به النعمة ، وارتضى لنا الإسسلام

دينا ــ قال تعالى: ( اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتــى، ورضيت لكم الإسلام دينا ) المائدة / ٣ . ورســول الله حــامل رســالة السلام إلى البشرية كلها فهو يقول : " إن الله قد جعل السلام تحية لأمتنا، وأمانا لأهل ذمتنا وجعل الله الأمن حقا للمؤمنين "

(الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم ألئك لهم الأمـــن وهــم مــهتدون ) الأنعام / ٨٢.

فكان يوم بعثته بداية فتح ، وتكريم ، وتربية ، وتعليم ، وتبيان لعظمة المولى جل علاه ، ودستور حياة كلها خير ونعيم ، وإنما حاربه الكفال لانهم رأوا فيه الحق وفي الحق دمارهم ، ورأوا فيه العدل وفي العسدل هلكهم ورأوا فيه التسامح والمودة والمحبة وفي هذا ضياع لصولجانهم، وإنهيار لسلطانهم القائم على الظلم والعدوان .

فاللهم صلى وسلم على أشرف خلقك ، وخاتم رسلك المبعوث رحمة للعالمين .

\* \* \* \*

# القرآن الكريم الكتاب المعجز

هو معجزة الرسول ، وكتاب الهداية ، وهو دستور الإسلام ، جمع خيرات لا حصر لها ، وفوائد لم تجتمع فيى كتساب . يبشسر بسالثواب والمغفرة ، ويزجر عن القبيح والمعصية ، حقيق بأن تخشع له القلــوب ، وتتصدع عند سماعه لما فيه من الوعد والوعيد ، واشتماله على المواعظ التي تلين لها القلوب ، وهو الهداية والنور إلى الطريق الأقــوم الذي أمر الله سبحانه وتعالى به المؤمنين وبينه نبينا سميد المرسلين: وهو كتاب دعوة ، ودستور نظام ، ومنهج حياة لا كتاب قصص وتسلية، وسرد أحداث وتواريخ . ثم هو أساس الدين ، وحبل الله المتين ، وينبوع الحكمة ، وآية الرسالة ، ونور الأبصار ، لا طريق إلى الله سواه . فشرائعه تتشط بها الأذهان ، وتصغى لها الآذان . كما أن فيه الهداية إلى الطريق السويُّ ، وإلى الصراط المستقيم ، ويرشد إلى تقــوى الله ، أمــا قصص الأنبياء والأمم السابقة في القرآن الكريم فتمثل موكب الإيمان الممتد ، وقصة الدعوة إلى الله وموقف البشر جيلا بعـــد جيـل . كمــا يعرض طبيعة الإيمان في نفوس هذه النخبة المختسارة من أنيياء الله ورسله ، وطبيعة تصورهم للعلاقة بينهم وبين ربهم الذي خصمهم بهذا الفضل العظيم ، وأنه سبحانه واحد لا شريك له ، وهـــو المستحق لأن يُقرد بالعبادة فلا معبود سواه قال تعالى : ( وننزل من القرآن مــا هـو شفاء ورحمة للمؤمنين ) الإسراء / ٨٢ .

والقرآن حقيقة ذات كينونة مستمرة كهذا الكون ذاته ، فالكون كتسلب الله المنظور ، والقرآن كتاب الله المقروء وكلاهما شهادة ، ودليل علسي الخالق المبدع

فالكون بنواميسه ما زال يتحرك ويؤدى دوره الذى قسدره لسه بارئسه ، والقرآن كذلك أدى دوره للبشر ، وما زال هوهـــو ، وكذلك الإنسان

مايزال هو هو في حقيقته وأصل فطرته ، والقرآن هو خطاب الله لـــهذا الإنسان خطاب لا يتغير ؛ لأن الإنسان ذاته لم يتبدل خلقا آخر .

امتد نزول القرآن على رسول الله ثلاثة وعشرين عاما والرسول يدعو بما جاء به ، ويعمل بما أنزل فيه ؛ لهداية الناس وإخراجهم من الظلمات إلى النور ، وحثهم على الإيمان بالله الواحد والإيمان باليوم الآخر . وهكذا نجد أن القرآن الكريم هو نور المعرفة ، وأصل الإيمان ، وهو مع ذلك الحد الفاصل بين الكفر والإيمان . وهو روح الدعوة ، وباعثها ، وهو قوامها ، وكيانها ، وهو حارسها وراعيها ، وهو ترجمانها وبيانها !! .

والقرآن أسماء تدل على رفعة شأنه وعلو مكانته فسمى القرآن ، قال تعالى : (إن هذا القرآن يهدي التي هي أقصوم ) الإسراء / ٩ . وسمى الفرقان كما يؤخذ من قوله جل شأنه : (تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا ) الفرقان / ١ . قيل : لأنه يفرق بين الحق والباطل ، وبين الهدى والضلل ، وبين الحدلال والحرام . وسمى أيضا الذكر ، من التذكر والشرف (وإنه لذكر لك ولقومك) الزخرف / ٤٤ . أي إن القرآن لشرف لك ولقومك .

وسمى قرآنا لجمعه الأحكام والقصيص والمواعظ والأمثال .

ومن آداب القراءة في كتاب الله أن يكون القاريء متطهرا ومستقبلا القبلة ومتحريا أفضل الأوقات كالليل وبعد الغروب وبعد الفجر . قلل تعلى : ( وقرآن الفجر إن قرآن الفجر كان مشهودا ) الإسراء / ٧٨ . والتلاوة لكتاب الله على النحو الأمثل تعنى شيئا آخر غير مجرد المرور بكلماته بصوت أو بغير صوت ، بل تعنى تلاوته عن تدبر ينتهى إلى إدراك وتأثر وإلى عمل بعد ذلك وسلوك ، ولقد نزل القرآن لهذا الغوض ليتدبر المسلم آياته ، ويتفكر فيما فيه من الوعد والوعيد والشواب

والعقاب، وحامل كتاب الله حامل راية الإسلام. فهو أشروف العلوم موضوعا وغرضا ؛ فهو كلام الله ينبوع كل حكمة ، ومعدن كل فضيلة والغرض منه الاعتصام بالعروة الوتقى ، والوصول إلى السعادة الحقيقية ألا وهي معرفة الله سبحانه وتعالى ، ولا يؤتى الإيمان بالله ثمرته إلا إذا كان مقترنا بالإيمان بالملائكة والكتب والرسل واليوم الآخر ، بل يجب أن تؤمن كذلك بأن محمدا عليه الصلاة والسلام رسول الله أوحسى إليه القرآن بكل ما يدل عليه القرآن من حساب وثواب وعقاب في الآخرة .

اللهم صلى وسلم على أشرف خلق الله سيدنا محمد بن عبد الله عدد خطوات الخضر بحرا ، وعدد خطوات الخضر برا ، وأبعاد ما سارت الرياح لسليمان عليه السلام طولا ، وأبعاد ما سارت له الرياح عرضا! وسلم على محمد عبدك المرسل بالرحمة بشيرا وبالوعيد نذيرا!! الأول نورا ، والآخر ظهورا ، عليه أفضل الصلاة وأتم السلام .

# من فضائل القرآن

وللقرآن الكريم فضائل لا تكاد تحصى ، وفيوض خير لا يعلم الا الله ، غير أنني أشير هنا إلى بعض ما تيسر لي مما ذكره أهل العلم من فضائل القرآن وبركاته ، وما ينتظر المداوم على تعهده وحفظه وتلاوت، ومن أهمها :

(1 أن القرآن هو البلسم الشافي للقلوب العامرة بحب الله ، والاعتصــــام يعصمها من الخطأ والزلل .

(2 أنه يقرر وحدانية الله ، ويسوق عليها الدلائك الباهرة ، والحجيج الدامغة ، ولا غرو فهي أساس كل اعتقاد صحيح ، وسبيل كل هداية حقة. كما يؤكد بما لا موضع للشك معه وجود الله ، وسعة ملكوته ، وجميل صنائعه .

- (3 أن القرآن هو النور المبين ، وهو الذكر الحكيم ، وهمو الصراط المستقيم ، وهو الشفاء لمن تمسك به ، وسبيل النجاة لمن اتبع هديه .
  - (4 أنه يحث على حبس النفس عن الشهوات .
- (5 يتأكد لصاحب القرآن ومتعهده أن الإيمان اعتقاد وعمــل ، ومعرفــة العبد ما افترض عليه .
- (6 يهذب الهدي القرآني النفوس بذكر الأخلاق التي تصلح مسن شان الفرد والجماعة . كالصبر ، والصدق ، والوفاء ، وأداء الأمانة ، والتحذير من الأخلاق السيئة التي تسبب الشقاء كالكذب والخيانة ، وإخلاف الوعد ، ونقض العهد .
- (7 يرسي القرآن كثيرا من أصول أحكام المعاملات في البيع والشواء ، وأحكام الجنايات وأحكام الميراث وأحكام الحرب والسلم .
- (7 كما يرسي القرآن الكريم أصول العلاقات الاجتماعية بما يحقق العدل الاجتماعي بين الناس ، ويشدد على إشاعة المودة والتراحم فيما بينهم .
- (8 يؤكد الكتاب المحكم على كثير من مقومات التربية النفسية الصحيحة للمسلم بحيث يكون مهيئا للصبر على البلدة والشكر في الشدة والرضا بالقضاء ...
- (9 إثبات نبوة الأنبياء ، وإثبات الحشر ، وذكر مسا فسي الأخسرة مسن الحساب ، والجزاء ، وصحائف الأعمال ، والجنة والنار .
- (10 ومن فضائل القرآن العظيم ما أكده الرسول صلى الله عليه وسلم في قوله: " من قرأ القرآن فاستظهره فأحل حلاله ، وحرم حرامه أدخله الله به الجنة ".
- (11 ومنها ما روي عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه بقولـــه: " إذا أردتم العلم فعليكم بالقرآن فإن فيه علم الأولين والآخرين " .
- (12 أن القرآن يوضح لنا الغاية التي أوجدنا الله من أجلها فـــي هـذه

الحياة وهي أن نعمر دنيانا بالإيمان ، والعمل الصالح ، والكلام الطيب بما يعود علينا بالخير ، وأن نعبد الله ولا نشرك به أحدا .

(13 أن القرآن هو أساس الدين ، ومصدر التشريع ، وحجة الله البالغــة في كل عصر وهو ذهاب همومنا ، وجلاء صدورنا ، وقائدنـا وسائقنا إلى جنات النعيم .

قال النبي عليه أفضل الصلاة والسلام: "مــن أراد الدنيا فعليه بالقرآن، ومن أراد الانيا فعليه بالقرآن، ومن أراد الأخرة فعليه بالقرآن، ومن أرادهما معا فعليه بالقرآن "!!. وقالت عائشة رضى الله عنها: "من قرأ القرآن فليس فوقه أحد ".

(14 أن الاعتصام بالقرآن والتمسك بما جاء فيه كان هـو الـذي مكـن المسلمين الأولين في الأرض ، فبه فتحوا البلاد ، ودانـت لـهم رقـاب العباد ، ومكنهم الله في الأرض ، وانتصروا على الأعداء ، وكـان فـي مقدمتهم الخلفاء الراشدون والأثمة المهديون ، وسار على نهجهم العلمـاء العاملون والقادة المصلحون .

# من إعجاز القرآن الكريم

هذه إشارة إلى وجه من وجوه الإعجاز في ذلك الكتاب المحكم لفظار وحروفا وأعدادا إذ تجد فيه مقابلات عددية تروازي بعض المقابلات اللفظية ، ومن أهمها :

أنه قد لوحظ أن لفظ الحياة ومشتقاتها يتكرر ١٤٥ مرة . وكذلك افظ الموت ومشتقاته يتكرر ١٤٥ مرة . وكلمة الدنيا فيي القرآن الكريم تتكرر ١١٥ مرة . وبالعدد نفسه ١١٥ وردت كلمة الأخرة . والملائكة يأتى ذكرها ٨٨ مرة . والشياطين بسالمثل ٨٨ مرة . ومن أوجه الإعجاز الأخرى:

- (1 النظم البديع المخالف لكل نظم معهود في لسان العرب.
  - (2 الأسلوب العجيب المخالف لجميع الأساليب العربية .
    - (3 الجزالة التي لا يمكن لمخلوق أن يأتي بمثلها .
      - (4 التشريع الدقيق الذي يفي بحاجات البشر.
- (5 الإخبار عن المغيبات الماضيسة والمستقبلية التسى لا تعسرف إلا بالوحى.
  - (6 الوفاء بكل ما أخبر عنه القرآن من وعد ووعيد .
    - (7 عجز المخلوقين أن يأتوا بمثله .
      - (8 تيسير ه للحفظ قال تعالى:
  - (ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مُدَّكِر ) القمر /٤٠.
  - (9 أنه لا يمله قارئه ولا سامعه على كثرة الترديد بخلاف سائر الكلام .
- (10 عجز الإنس والجن عن الإتيان بمثله وهو عجز كذلك عن إيداع منهج كمنهجه يحيط بما يحيط به ، فهو كلام الله ووحيه السي رسوله صلى الله عليه وسلم ، وما تضمنه حق وصدق ، وعدد سور القرآن ١١٤ سورة .

وعدد أجزاء القرآن الكريم ٣٠ جزءاً ، وعدد أحزابه ٦٠ حزباً ، وعدد أياته ٦٠ حزباً ، وعدد آياته ٦٠ حزباً ، وعدد آياته ٦٠ ٢٣٦ آية نزلت على الرسول بالمدينة ١٧٦١ آية نزلت على الرسول بالمدينة المنورة.

# مراحل تبليغ الدعوة وجهاد المعاندين

وفي وسط هذا الظلام الحالك المخيم على شبه الجزيرة العربية كلنت الإنسانية في مسيس الحاجة إلى الهداية والإصلاح ، وإلى القائد والمنقلة الذى يهيء لها طريق الرشاد ، ويحيى العُقول ، من الجمود والغوايلة ،

ويلوح تحت سماء مكة نور وتنطلق صيحة حق تنبه الغافلين ، وتوقسظ النائمين ، فقد بُعث محمد بالرسالة الخاتمة وبدأ الرسول في أول الأمسر يدعو الأقربين من أهله سرًا وكان أول من صدق به زوجته خديجة ، شم أبو بكر الصديق من الرجال ، ثم آمن به على بن أبي طالب ، ثم استمر الرسول في الدعوة سرا حتى نزل قول الله تعالى : (فاصندع بمسا شومسر وأعرض عسن المشركين إنًا كفيناك المستهزئين )

الحجر / 90 . فجهر الرسول عليه الصلاة والسلام بالدعوة ممتثلا لأمر ربه . عندئذ حقد أهل مكة على بنى هاشم أن يكون الرسول منهم !! والحقد وللهد الغضب والعضب ولهد العمى والعناد والمكابرة !! . فأعلنتها قريش حربا لا هوادة فيها على الرسول واتباعه . وكانت زوجته خديجة تؤازره وتشجعه وتسانده بما معه من الحق ضد الكثرة المتحكمة في زمام الأمور والمتسلطة عليها من سادات القوم وأثريائهم . والنبي عليه الصلاة والسلام يتحمل أذى قومه وانتقامهم ، وغضبهم عليه وكيدهم له بكل وسائل الأذى والعدوان ، وهو صابر على السخرية ، والإستهزاء والتهديد والإيذاء ؛ شقة ويقينا بأن نصر الله آت وفي سبيل الحق ودعوة ربه لأنه عليه السلام النبي الذي لا ينشد لنفسه متاعا ، ولا يبتغي في هذه الدنيا علوا فوظيفته العمل له ، وإسلاغ رسالته، وهي تقوم على الدينونة لله وحده بلا شريك فإن ما جاء به النبي جاء به الرسل من قبله حقيقة وإحدة موحى بها من الله .

ولما اشتد أذى المشركين لرسول الله صلى الله عليه وسلم قال له عمه أبو طالب مشفقا عليه: ياابن أخى: إن قومُك أنذرونيي فأبق على وعلى نفسك ، ولا تحملنى من الأمر ما لا أطيق!! فيردُ الرسول الواثق بربه المؤمن بدينه: "والله ياعم لو وضعوا الشمس في يمينى ، والقمو في يسارى على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك دونه مسا

تركته!! ".

وماتت خديجة التى كانت سنده ، ومات عمه أبو طالب في نفس العلم ولم يكن في عشيرة النبي وأعمامه حاميا له ولا نائبا عنه غيره فعظمست المصيبة وسماه المؤرخون وكتاب السيرة عام الحزن . وكان عمسه لسه عضدا وحرزا في أمره ، وناصرا على قومه فنالت قريش من النبي مسن الأذى ما لم تكن تبلغه في حياة أبي طالب . واشتد الإيذاء أكثر وأكسثر ، ويأتى الجواب شافيا لكل آلام الرسول كافيا لتحقيق ما تمناه على الله.

واستمر الرسول يتحمل الأذى بكل صدق وعزيمة وكل صبر وقسوة في سبيل الدعوة إلى عبادة الله ووحدانيته مدة ثلاث عشرة سسنة وهو بمكة ، منها ثلاث سنوات بعد موت خديجة وأبي طالب ، وبلغت الحوب المعلنة عليه وعلى دعوته أقصى مداها حتى أمره الله سسبحانه وتعالى بالهجرة إلى يثرب .

# الهجرة وأثرها في الإسلام

لما أوحى الله الرسوله بالهجرة من مكة إلى يثرب وعلم أنه أمر الله سبحانه وتعالى وقضاؤه الذي لا بد أن ينفذ ذهب صلى الله عليه الله وسلم إلى أبي بكر الصديق وأطلعه على عزمه ، وأمره بالإستعداد للهجرة وكلف عليًا بن أبي طالب أن ينام في فراشه لتضليم الكفار المترقبين للنبي أمام داره للإنتقام منه ، ثم خرج الرسول في جوف الليم وهو يقرأ سورة يس (يس والقرآن الحكيم حتى قوله تعالى (وجعلنا من بين أيديهم سدا ومن خلفهم سدا فأغشيناهم فهم لا يُبصرون ) يس / ٩ . وجعل يضع التراب على رءوسهم حتى وصل إلى دار أبي بكر وخرج النبي ، وأبو بكر ليلا قاصدين غار شور ، ودخل الكفار دار النبي ،

وأيقظوا من في الفراش فإذا هو على بن أبي طالب فخرجوا خاسرين ، واشتد غضبهم وساروا منتبعين الأثر حتى وصلوا إلى غار ثور ، وكانت معجزة الله القدير لتضليل الكفار والمشركين . وقد سد باب الغار بعش الحمام والبيض وخيوط العنكبوت . كما نمت شجرة لم تكن ناميسة من قبل ورجع الكفار ، والحقد يملأ قلوبهم والغيظ يملأ صدورهم ، واستمر الرسول وأبو بكر في الغار ثلاثة أيام ذاكرين الله فكلما ذكر أبو بكر كلمة الخوف يطمئنه النبي عليى الصلاة والسلام بقوله : " لا تخف النا الله معنا " . وبعد ثلاثة أيام خرج الرسول وأبو بكر من الغار قياء على مشارف يثرب أى ضواحيها ووصل الركب النبوي قباء ومكث النبي فيه ثلاثة أيام بنى فيها الرسول عليه الصلاة والسلام والسلام والسلام والسلام المنه والسلام المنه والسلام المنه والسلام قباء ومكث النبي فيه ثلاثة أيام بنى فيها الرسول عليه الصلاة والسلام مسجده الذى مدحه الله في القرآن بقوله تعالى :

(المسجد أسس على التقوى من أول يوم أحق أن تقوم فيه فيه وجال أي يُحبون أن يتطهروا والله يحب المطهرين ) التوبة / ١٠٨ . وكان أول مسجد يصلى فيه المسلمون جماعة علانية آمنين ، ووصل على بن أبي طالب مهاجرا إلى قباء والرسول ما زال فيها ، ويعتبر المؤرخون ها اليوم بداية التاريخ الهجري وهو يوم الجمعة الثاني عشر من ربيع الأول .

وخرج الرسول بموكبه راكبا ناقته وأبو بكر خلفه ومعه من بايعه من المؤمنين من أهل مكة وفي الوقت نفسه قد بايعه أهل المدينة وأشهر قبائلها وهما قبيلتا: الأوس ، والخزرج حتى وصلوا يثرب أى المدينة في موكب لم تشهده المدينة من قبل وكان ذلك سنة ٢٢٢م . وقوبلوا بالفرحة من أهل المدينة الذين قابلوهم منشدين نشيدهم المشهور:

طلع البدر علينا وجب الشكر علينا أيها المبعوث فينا حات شرفت المدينة

مسن ثنيًات الدوداع مسا دعسا للسه داع جسئت بالأمر المطساع مرحبا يسا خير داع

وكان للإستقبال الرائع الذي صادفه الرسول في المدينة أحسن الأتـر في نفسه إذ أدرك منه استعداد الجميع لتقبل دعوته وسمد أزره ، فسأخذ يفكر في تكوين أمته ، ووضع الحجر لبنائها على اسم متين ، ومكت الرسول بدار أبي أيوب سبعة أشهر حتى بني لـــه مسـجدا وحجــرات بجواره ، وقد وفق عليه السلام لجمع الكلمة ، وجعل الناس للتغون حول دعوته ، ويصدقون رسالته ، ويؤمنون بما جاء بــه ، وبذلك استطاع صلى الله عليه وسلم أن يغرس روح المحبة بين الأفراد والقضاء علسسي كل ما من شأنه أن يقف في طريق هذه المحبة ، ويعكر صفوها ، وأخذ يؤاخي بين المهاجرين والأنصار إخاء يجعل المرء لا يكمل إيمانه حتسى يحب الأخيه ما يحب لنفسه ، وأصبحت المدينة مصدر الإشعاع بــالعلم والنور ، فكانت الدولة الإسلامية بجيشها الفتى القوى بقيادة الرائد الأول، والقائد الأمثل محمد عليه السلام ، وبعد حروب وغزوات فتح الله علسى المسلمين مكة ودخل الناس في دين الله أفواجا ، م بذلك تمت نعمــة الله ، وكمل دينه وأظهره على الدين كله ولو كره الكافرون ، والله سبحانه وتعالى يهدى من يشاء إلى سراط مستقيم.

وقد بين النبي عليه الصلاة والسلام للأمة ما ينفع ها في معاشسها ومعادها وهو معصوم من الزلل في القول والعمل ؛ إذ جاء بالدين الحق، وإخلاص العبودية لله وإفراد المعبود بحق العبادة وإبطال العادات القبيحة، وكل ما يشوبه شيء من الشرك ، وهو بذلك إنما كان يدعوهم لما يحييهم . إنها دعوة إلى الحياة بكل صور الحياة وبكل معانى الحياة ،

إنه يدعوهم إلى عقيدة تحيى القلوب والعقول وتطلقها من أوهام الجـــهل والخرافة ومن العبودية لغير الله والمذلة للعبد أو للشهوات .

يدعوهم إلى شريعة من عند الله تعلسن تحرر الإنسسان وتكريسه بصدورها من الله وحده ووقوف البشر كلهم صفا متساويين في مواجهتها لا يتحكم فرد في شعوب ولا طبقة في أمة ولا جنس في جنس ولا قسوم في قوم . ويدعوهم إلى منهج للحياة ، ومنهج للفكر ، ومنهج للتصور يطلقهم من كل قيد إلا ضوابط الفطرة المتمثلة في الضوابط التي وضعها خالق الإنسان والعليم بما خلق .

ويدعوهم إلى القوة والعزة والإستعلاء بعقيدتهم ومنهجهم والتقسة بدينهم وبربهم وإخراجهم من عبودية العباد إلى عبودية الله وحده ، وتحقيق إنسانيتهم العليا التى وهبها لهم الله فاستلبها منهم الطغاة . كما أنه يدعوهم إلى الجهاد في سبيل الله لتقرير ألوهية الله سبحانه وتعالى في الأرض وفي حياة الناس ، وتحطيم ألوهية العبيد المدعاة ، ومطاردة هؤلاء المعتدين على ألوهية الله سبحانه وتعالى وحاكميته وسلطانه حتى يفيئوا إلى حاكمية الله وحده ، وعندئذ يكون الدين كله لله قال تعالى (يا أيها الدين أمنوا إستجيبوا لله وللرسول إذا دَعاكم لما يُحبيكم ) الأنفال / ٤٢ . ولقد كان الرسول عليه الصلاة والسلام وهو المعصوم يكثر مسن دعاء ربه بقوله : " اللهم يا مقلب القلوب ثبت قابي على دينك " .

وهكذا نجد أن حياة محمد عليه الصلاة والسلام بنيت على معرفة الله والتبتل إليه والهتاف باسمه ، وجمع الناس عليه ، وقد صرح عليه السلام في وضوح وجلاء أن الإسلام ليس مقصورا على الجنس العربي وقد وردت في القرآن الكريم آيات بينات تؤيد شمول الرسالة المحمدية لجميع الأجناس والأعراق قال تعالى ( وما أرستلناك إلا كافة للناس بشيرا ونذيرا ، ولكن أكثر الناس لا يعلمون ) سبأ / ٢٨ .

ولقد أرسل الرسول عليه الصلاة والسلام كتبا إلى الملــوك والأمــراء يدعوهم فيها إلى الاسلام ومن أهمها:

- 1 ــ رسالة هرقل قيصر الروم .
- 2\_ رسالة النجاشي ملك الحبشة .
  - 3\_ رسالة كسرى ملك الفرس.
- 4 رسالة المقوقص عظيم القبط في مصر .

وقد جمع الرسول علية الصلاة والسلام . الأمة على كلمة التقرى ، وأقام وحدتها على دعائم الود والأخوة والتراحم ومكرام الأخلاق ؛ فربهم واحد ، وكتابهم واحد ، وقبلتهم واحدة ، ورسولهم واحد ، وهو القدوة والأسوة . ولعل عظمة الحبيب محمد عليه الصلاة والسلام تتمثل على أتم صورها في كمال أخلاقه ، وتقته بنصر الله فلم يأخذه الزهو أو الغرور عندما كثر أتباعه وفتح الله عليه ودانت له البلاد . وكان يقول : اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة ، وهذا يعطي الناس درسا خالدا للتواضع والثقة بالله وترك الزهو والغرور لأنها من باطل الدنيا وغرور السلطان فدائما تكون كلمة الله هي العليا . إن نبل أخلاق النبوة هي التي كانت تحرك مسلك الرسول صلى الله عليه وسلم ، فهي التي جعلته يعفو عن من ظلموه وأساءو إليه واضطهدوه وسخروا منه وأذوه ، فعندما تمت له الغلبة وتحقق له النصر لم ينسه ذلك نعمة الله عليه وإنما كان يوكد بالبرهان العملي أنه الرحمة المهداة !! .

لقد كان المصطفى صلى الله عليه وسلم كريم الخصال نبيل الأفعال جليل الشمائل ، جم الفضائل ، مؤدب النفس ، عالى الهمة ، صادق العزيمة ، كامل الخلق ، نتميا تقيا ، أمينا كريما ، فطنا فصيحا ، عذب الحديث ....

إنها أخلاق النبوة يشع خيرها ويفيض نبلها في كل زمان ، وتبدو

موضع إعجاب وتقدير بين كل من يطلع عليها أو يقرأ عنها ، إن شمس النبوة حين تشرق على البشرية لا بد أن تمحو قتام النفوس المظلمة فتغدو مضيئة بالإيمان جياشة بالرحمة .

فاللهم صلى وسلم على أشرف خلقك وخاتم رسلك محمد بن عبد الله الذى أفاض على أهل الأرض من نوره ، وأنقذ البشرية بدعوته الغراء ونور الإسلام الحنيف الذى رفرفت ألويته الخفاقة في جنبات الأرض .

\* \* \* \* \*

من كل ما تقدم نرى أن الهجرة كانت بداية مرحلة جديسدة لإنطلاق المحق ودحر الباطل كما كانت فاتحة لجهاد متصل خاضسه المصطفى صلى الله عليه وسلم والمخلصون ممن اهتدى بهدية وآزروا دعوته حتى كان النصر والفتح المبين ، مصداقا لقوله سبحانه : ( إذا جاء نصسر الله والفتح ورأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجا فسسبح بحمد ربك واستخفره إنه كان توابا ) سورة النصر .

صلوات ربي وسلامه عليك ياسيدى يارسول الله لقد جئت بالحق المبين وهديتنا إلى سبيل الرشاد ، نشهد أنك بلغيت الرسالة وأديبت الأمانة ونصحت لأمتك فكنت خير الناصحين .

# معجزات النبي محمد عليه الصلاة والسلام

1- من معجزاته عليه السلام - إنشقاق القمر فلقتين فلقة فوق الجبل ،
 وفلقة دونه.

2 أصيبت عين (قتادة) يوم غزوة أحد حتى وقعت على وجنت فردها النبي عليه السلام فكانت أحسن منها قبل !!

3 عطش الناس يوم الحديبية ففار الماء من بين أصابعه بدعائه كأمشلل

العيون فشرب منه القوم وكانوا الفا وخمسمائة نفر!! .

4- نطق الشجر له - فقد دنا منه أعرابي فقال له الرسول الله الله تريد ؟ وأين تريد ؟ فقال الإعرابي : إلى أهلى . قال الرسول هل لك إلى خير فقال الإعرابي وما هو ؟ فقال الرسول : تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله . فقال الأعرابي : ومن يشهد لك على ما تقول ؟ فأشار النبي إلى شجرة بشاطيء الوادى ، فاقبلت تخد الأرض حتى قامت بين يديه ، فاستشهدها ثلاثا ، فشهدت كما قال عليه السلم . فنطق الأعرابي بالشهادة !! .

5 حنين جذع النخلة وبكاؤه لما فارقه الرسول ؛ لأنه كان يخطب عليه كمنبر ولما صنبع للرسول منبر وترك الصعود عليه بكى الجذع حنينا وشوقاً إليه سمعه من في المسجد ، ولم يكف عن حنينه حتى وضع الرسول يده عليه !! .

6 دعاؤه على كسرى بتمزق ملكه فتمزق .

7- دعاؤه لابن عباس بالتفقه في الدين فكان عبد الله بن عباس حبر هذه الأمة .

8 الإسراء والمعراج من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصيلي إلى السموات العلا إلى سدرة المنتهى وعودته صلى الله عليه وسلم إلى فراشه ولم يبرد.

9 القرآن الكريم وهو معجزته العظمى وآية نبوته الخالدة ، وصدق
 رسالته ، والحجة القائمة إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها .

# خبر البيت العتيق وقصة بناء الكعبة

إن أول بيت وضع للناس في الأرض وضع بمكة ليكون المقصد هـو الله وحده ؛ فمكة قليلة الماء والخصب ، فقصدها إنما يكون لله وحــده .

وإذا كان للبيت فخامته وبهاؤه فللكعبة جلالها باعتبارها قبلة كلل وجه مسلم ، وقلب مؤمن ، من أى مكان توجه وفي أى بقعة كان ، فإذا وقف بإزائها وطاف بها كان هو نفسه مشاركا ومستمتعا بالشرف الذي يحويه المكان الذي إليه تهفو الأفئدة والقلوب .

إن الله تعالى قال للملائكة (إنى جاعل في الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ...) فغضب الله عليهم فطافوا بالعرش سهمة أيهم من يفسد فيها ...) فغضب الله عليهم فطافوا بالعرش سهمة أيهم يسترضون ربهم فرضى عنهم ، وقال أبنوا لى بيتا في الأرض يتعهم به من سخطت عليهم من بنى آدم فأرضى عنهم ، فبنى الملائكة هذا البيت ، ومن بعدهم آدم وأبناؤه ، ثم إبراهيم وإسماعيل عليهما السهلام . فلما فرغ إبراهيم الخليل من بنائه قال الله سبحانه وتعالى لهه : ( وأذن في الناس بالحج ) فمنك النداء ومتى البلاغ !! . ثم أعادت قريش بنها الكعبة قبيل الإسلام ، وقد حضر النبي عليه الصلاة والسلام هذا البنهاء حيث وضع الحجر الأسعد بيده الشريفة وذلك قبل البعثة بخمس عشهرة سنة ، ثم أعيد بناؤها بعد ذلك على عهد عبد الله بن الزبير ثم في عهد بني أمية وهو هذا البناء القائم حتى وقتنا هذا .

وقد وصنف الله سبحانه وتعالى البيت بالعتيق وقال عليه السلام أنسزل الحجر الأسعد من الجنة وهو أشد بياضا من اللين فسودته خطايسا بنسي آدم!! . وقال أيضا: " ... وأشهدوا هذا الحجر خيرا ؛ فإنه يسوم القيامسة شافع يشفع !! له لسان وشفتان يشهد لمن استلمه !! " .

وما زال الخلفاء ، وملوك الإسلام وأمسراؤه علسى امتسداد السدول والعصور يعنون بعمارة البيت الحرام ، ويقدسونه ، ويخصونسه بسالوان التكريم ، حتى صار على ما هو عليه الآن سرزاده الله تشريفا وتكريما ، وتعظيما !! .

والكعبة كما ورد في الأخبار الصحيحة تحت العرش يطوف حولها وفد

الله من الحجاج والعمار ، فيعطيهم ربهم ما سألوا ، ويستجيب لهم ما دعوا ويخلف عليهم ما أنفقوا .

# زوجات الرسول صلى الله عليه وسلم (1 خديجة بنت خويلد

هي خديجة بنت خويلد بن أسد القرشي أولى زوجاته وكانت تسمى الطاهرة وهي أرملة سبق لها الزواج ، وكسانت ذات شرف ومال ، تزوجها الرسول وعمره خمس وعشرون سنة وعمرها أربعون سنة ، وأحبها الرسول فكانت له الأم ، والأخست ، والزوجة ، والصديقة ، والحبيبة وهي أول من آمن بالرسول من النساء وأنجبت له القاسم وتوفي وهو صغير ، وعبد الله الذي سماه الرسول الطاهر ، والطيب ، ومسات قبل أن يكمل رضاعته ، وأنجبت له أربع بنات هن : رقية ، وزينسب ، وأم كلثوم ، وفاطمة . وكانت خديجة البلسم الشافي تُهون على الرسول ما يفعله به زعماء قريش فما كان الرسول يسمع شيئا مما يكرهه من رد عليه وتكذيب له فيحزنه إلا فرج الله عنه بخديجة إذا رجع إليها تثبت عليه وتصدقه وتُهون عليه أمر الناس ؛ لأنها كانت له نصير صدق على عليه وتصدقه وتُهون عليه أمر الناس ؛ لأنها كانت له نصير صدق على الإسلام يشكو إليها فتعينه على احتمال الشدائد ، وأقسى ضسروب الأذى والاضطهاد.

وهى الكريمة الخصال ، ذات الحنان والعطف ، كريمة السخاء ، فكانت السند لرسول الله تشد أزره وتعينه في سبيل الدعوة وإظهار الحق. وأتى جبريل النبي علية الصلاة والسلام فقال يارسول الله: "هذه خديجة قد أتت ومعها إناء فيه طعام فإذا هى أتتك فاقرأ عليها من ربها السلام ومني ، وبشرها ببيت في الجنة من قصب حصن أنابيب من جوهر لا صخب فيه ولا نصب !! " رواه البخاري عن أبي هريرة .

وتوفيت بعد البعثة بعشر سنوات ، ودفنت في الحجون أعلى مكة وكان عمرها خمسا وستين سنة ، وحزن عليها الرسول حزنا شديدا وقال عليه الصلاة والسلام حسبك من نساء العامين مريم ابنة عفران ، وخديجة بنت خويلد ، وفاطمة بنت محمد ، وأسية امرأة فرعون " رواه الترمذي .

#### (2 سودة بنت زمعة

وكان قد توفي زوجها بعد أن أسلم وأراد الرسول أن يتزوجها بعد موت خديجة . وأخذ أبوها رأيها فقال لها أتحبين أن أزوجك محمد بين عبد الله فقالت نعم ، وجاء الرسول وأصدقها أربعمائة درهم ودخل بهمكة في رمضان سنة عشر من النبوة ، وكانت راضية كل الرضيا أن تخدم بنات الرسول صلى الله عليه وسلم ورغم أنها كانت تبطية تقيلة الجسم فكانت طيبة القلب تقترب من السذاجة ولخفة روحها كانت تدخيل السرور على رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وحجت مع رسول الله حجة الوداع ، وتوفيت في خلافة الفاروق أمير المؤمنيين عمر بين الخطاب رضي الله عنه .

#### (3 السيدة عائسة.

هي بنت أبي بكر الصديق ولدت بمكة ، وأمها أم رومان بنت عامر، وكانت الواسطة بين أبي القاسم وأبي بكر امرأة عثمان بن مظعون فوافق الصديق وقال لها قولى لرسول الله فليأت . فجاء أبو القاسم وعقد على عائشة وأصدقها أربعمائة درهم وكان عمرها تسع سنين وكان ذلك قبل الهجرة بثلاث سنين ثم هاجر الرسول إلى المدينة وبنى فيها مسجدا وبجواره حجرات وأسكن عائشة حجرة ملاصقة لمسجده لها مصراع واحد لكانت غرفة الوحى لكثرة نزول الوحى على النبي فيها ، وأحبها

وإحتلت في قلب النبي منزلة رفيعة . يقول أنس بن مالك خادم رسسول الله : "أول حب في الإسلام كان حب النبي لعائشة " رواه السترمذي . وقبض خاتم الأنبياء وعمره ثلاث وستون سنة وروت عنه عائشة أربعة وسبعين حديثا ، وتوفيت وعمرها سبع وستون سنة ودفنت في البقيع مسع زوجات النبي صلى الله علية وسلم.

#### (4 حفصة بنت عمر.

كانت قبل أن يتزوجها الرسول صلى الله عليه وسلم زوجة خنيس بن خذافة السهمى الذى أسلم، وهاجر معها إلى المدينة وشهدا موقعة بدر ثم أستشهد في موقعة أحد، قلما رأى عمر ابنته قد أصبحت أرملة عرضها على عثمان بن عفان ثم على أبي بكر فلم يجد الرغبة منهما فتزوجها الرسول عليه السلام . والرسول كان قد طلق حفصة فيزل جبريل عليه السلام وقال النبي إن الله يأمرك أن تراجع حفصة رحمة بعمر د فدخل الرسول على حفصة وقال لها د إن جبريل أتاني وقال لي : "أرجع حفصة فإنها صوامة ، قوامة ، وهي زوجتك في الجنة وواه الطبراني ، وأقامت حفصة بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم عاكفة على العبادة حتى توفيت في عهد معاوية بن أبي سفيان ، ودفنت مع زوجات الرسول في البقيع.

#### (5 زينب بنت خزيمة

وكانت قبل أن يتزوجها الرسول صلى الله عليه وسلم زوجة عبيدة بن الحارث بن عبد المطلب ، ولما علم عبيدة أن محمد بن عمه قد بعثه الله رسولا نبيا أسلم هو وزوجته وكانا من السابقين الأولين إلى الإسلام ، وبذلك نالا الاضطهاد والتعذيب من مشركي قريش فهاجرا إلى يسترب ، وكانت زينب تسمى أم المساكين لرحمتها بهم ورقتها معهم ، واستشمسهد

زوجها في موقعة بدر فخطبها الرسول وتزوجها وجعل لها حجرة بجانب حجرة حفصة ولم تمكث مع الرسول إلا ثمانية أشهر وتوفيت ، وكان عمرها ثلاثين سنة فصلى عليها الرسول ودفنها بالبقيع.

#### (6 أم سلمة.

واسمها هند بنت أبي أمية وكانت متزوجة من عبد الله بن عبد الأسد المخزومي بن برة بنت عبد المطلب وولدت له مولودا سماه والده سلمة.

أسلمت هي وزوجها أثناء دعوة الرسول لعبادة الله سرا وهاجرا إلـــي يثرب عندما أمر الرسول أتباعه بالهجرة . ويوم بدر خرج أخّ له يدعسي سفيان من صفوف المشركين وكان سيء الخلق ، شديد العداوة للنبي فقال: لأشربن من حوضهم! أي حوض المسلمين . فأراد أبو سلمة قتله فمنعه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأشار عليه السلام إلى أبي سفيان وقال: هذاأول من يعطى كتابه بشماله ويدخل النار، ونظر نحص أبي سلمة وقال: هذا أول من يعطى كتابه بيمينه ويدخل الجنة!! وكانت أم سلمة تبادل زوجها الحب والإعزاز ، وهو لها كذلك . وكـان أبو سلمة يدعو لزوجته قائلا : " اللهم إذا مت ارزق أم سلمة رجلا خـير أ منى لا يحزنها ولا يؤذيها !! " فلما مات تقدم لها أبو بكر فرفضته فــــى رفق وتلاه عمر فرفضته ، وبعث الرسول الأم سلمة خاطبا فقالت مرحبا يرسول الله ، وقالت لرسوله أخبر رسول الله أنى غيور ، وأنى مصبيــة (أي لي صبية) أي ليس أحد من أوليائي شاهدا وأنسا كبيرة. فبعث الرسول يقول لها: أما ما ذكرت من الغيرة فسوف يذهبها الله عنك. وما ما ذكرت من السن فقد أصابني مثل الذي أصابك ، وأما ما ذكر ت من العيال فإنما عيالك عيالي.

وعاشت بعد الرسول في عهد أبي بكسر وعمسر وتوفيست بالمدينسة

المنورة في ذي القعدة سنة ٥٩ هـ وعمرها أربع وثمانون سنة ودفنت مع زوجات الرسول صلى الله عليه وسلم في البقيع.

#### (7 زينب بنت جحش

وهى بنت عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم فأمها أميمة بنت عبد المطلب وأبوها جحش بن رئاب من بني أسد بن خزيمة واسمها برة ، وكانت جميلة تعتز بجمالها وقرابتها للنبى صلى الله عليه وسلم .

وكان عند الرسول خادم اسمه زيد بن حارثة ، كان قد أعنقه وتبناه فلع عليه اسمه فكان يدعى : زيد بن محمد . ثم زوجه الرسول برة بنت عمته ، ولم تكن برة على وفاق مع زيد بل كانا دائما في خلاف وكثيرا ما شكا زيد للنبي من سوء معاملة زوجته له فكان الرسول يقول له : أمسك عليك زوجك واتق الله ! ثم قال زيد للرسول أفارقها فيرد الرسول ويقول : احبس عليك زوجك ولكن زيدا فاض به الكيل ، ولم يجد سبيلا أن يفارقها وكان هذا الفراق لحكمة يعلمها الله .

وذات ليلة كان النبي جالسا مع عائشة يتحدث فأخذت عشية فلما سُرِي عنه تبسم وقال: من يذهب إلى بسرة ويبشرها أن الله تعالى زوجنيها في السماء " وأخذ يتلو قول الحق تبارك وتعالى:

(وإذ تقول للذى أنعم الله عليه وأنعمت عليه أمسك عليك زوجك واتق الله وتخفي في نفسك ما الله مبديه وتخشى الناس والله أحق أن تخشاه فلما قضى زيد منها وطرا زوجناكها لكيلا يكون على المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم إذا قضوا منهم وطرا وكان أمر الله مفعولا) الأحزاب / ٣٧ . فتزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وسماها زينب بدلا من برة وذاع في مدينة رسول الله أن محمد يحرم بنت الولد وقد تزوج إمرأة ابنه زيد فأنزل الله العلى القدير (ما كان محمدق أبا

أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين وكان الله بكل شيء عليما) الأحزاب / . وهذه الآية تدل على أنه لا تبني في الإسلام . وقالت عائشة في زينب: لم أر إمرأة قط خيرا من زينب في الدين ، وأتقى لله ، وأصدق حديثا ، وأوصل للرحم ، وأعظم صدقة ، وأرشدنا للعمل الذي يتقرب به إلى الله وماتت رضي الله عنها سنة عشرين من المهجرة وكانت أول نساء النبي لحوقا به فصلى عليها عمر وضرب على قبر ها فسطاطا فكان أول فسطاطا ضرب على قبر .

#### (8 جويرية بنت الحارث

هي برة بنت الحارث بن أبي ضرار \_\_ سيد قومه \_\_ بن حبيب بن خزيمة الخزاعية المصطلقة . وقعت في الأسر يـوم غـزوة بني المصطلق ، ولما وزعت الغنائم وقعت برة أسيرة ثـابت بـن قيـس ، وكاتبته على نفسها ، ثم جاءت إلى الرسول صلى الله عليه وسلم تعـوض عليه الأمر ، وتستعين به ققال لها : أن أقض كتابك . وأنا أتزوجك . فقالت برة : نعم . وفرحت فرحا شديدا . وقد فعلت وتزوجها الرسول صلى الله عليه وسلم ، وكان صداقها عتق كل أسير من بني المصطلق ، وسماها الرسول جويرية ، وذات يوم قـالت للرسول : إن أزواجك يفخرن علي ويقان : لم يتزوجك رسول الله . فقال لها النبي صلى الله وسلم : أولم أعظم صداقك ؟ أولم أعتق أربعين من قومك ؟ وفي عليه وسلم : أولم أعتق أربعين من قومك ؟ وفي يوم مر عليها الرسول وقد صلت الفجر ثم جلست حتى ارتفع الضحــــى فقال لها الرسول صلى الله عليه وسلم : ألا أعلمك كلمـــات تقولينها ؟ فقال لها الرسول صلى الله عليه وسلم : ألا أعلمك كلمـــات تقولينها ؟

سبحان الله عدد خلقه ، سبحان الله رضاء نفسه ، سبحان الله زنة عرشه، سبحان الله مداد كلماته !!.

وامتدت حياتها بعد وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم حتى سنة ٥٦ هـ إذ توفيت في ربيع الأول من تلك السنة عن عمر يناهز الخامسة والستين ، ودفنت بالبقيع مع أمهات المؤمنين .

#### (وصفية بنت حيى بن أخطب .

من سبط هارون بن عمران أخو موسى عليهم السلام كسان اسمها زينب تزوجت من كنانة بن الربيع ، ويوم خيبر وقعت في سهم دحية الكلبي فاشتراها رسول الله صلى الله عليه وسلم بسبعة أرؤس . وسماها النبي عليه السلام صفية بدلا من زينب . وكانت زينب وهسى عسروس لكنانة قد رأت في منامها أن قمرا وقع في حجرها فلما ذكسرت رؤياها لزوجها لطمها على وجهها وقال إنك لتمدين عنقك إلى أن تكوني عند ملك العرب يقصد محمدا عليه السلام ، وكان زوجها يبغسض الإسلام ويعكف على شرب الخمر والشرك ، وقد أسلمت صفية وحسن إسلامها فافترقا ولما طهرت من حيضتها تزوجها الرسول بعدما اصطفاها مين خيبر وكان عمر ها سبعة عشر سنة . ودخل عليها الرسول يوما فوجدها تبكي فقال لها ما يبكيك ؟ قالت : زوجاتك تتلن منَّى . وتـقــلــن لي نحن خير منك. فقال النبي صلى الله عليه وسلم: ألا قلـت لهن كيف تكن خيرا مني وأبي هارون وعمى موسى وزوجي محمد ؟! وخرجت مع زوجات الرسول يوم الحج في حجة الوداع، ولما مرض الرسول مرضه الذي توفي فيه اجتمع نساؤه حوله فقال لهن: سيحفظني فيكن الصابرون أو الصادقون.

وتوفيت صفية سنة ٥٦هـ ودفنت في البقيع مع أمهات المؤمنين.

## (10 رملة بنت أبي سفيان.

هاجرت هي وزوجها عبيد الله بن جحش بعدما أسلما إلى الحبشة

كان المهاجرون يعبدون الله مطمئنين إلا زوجها لأن فكرة تجسيد الآلهة تستهويه فخرج من الإسلام ، وحاول أن يرجع رملة عن الإسلام فلم يتمكن ، وكانت قد ولدت مولودة سمتها حبيبة لله قالت أم حبيبة لزوجها والله إن الذي فعلت ليس خيراً لك !! قال تعالى (قد جاءكم بصائر من ربكم فمن أبصر فلنفسه ومن عمي فعليها ، وما أنسا عليكم بحفيظ) الأنعام / ١٠٤ .

وأكب زوجها على الخمر يشربها فكان الفراق بينهما ، واعتكفت أم حبيبة في دارها تقرأ القرآن ، وتجتهد في العبادة ، وتقوم الليل تتاجي يقول لها : (ياأم المؤمنين ) وأخذت تفكر في رؤياها ؛ لأنها لن تكـــون أمًّا للمؤمنين إلا إذا تزوجت رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأنـــها إذا رجعت مكة فسوف يعذبها أبوها أبو سفيان ، وربما قتلها ، وهي التي قـ د أعلنت أن حبها لرسول الله ودينه يفوق حبها لأهلها وعشيرتها ، وتحققت رؤياها وبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى النجاشي ملك الحبشة ليخطب أم حبيبة فأصدقها النجاشي عن رسول الله أربعمائة درهم وبعث بها لرسول الله فتزوجها سنة سبع من الهجرة ، وكان أبوها يقول لها لقد الأحد، وأنت تعبد حجراً لا يسمع ولا يبصــر !! وأنـت سـيد قريـش وكبيرها . وروى عنها خادمها سالم بن سوار ، وأبو الجراح ، عمـــرو بن الزبير وتوفيت رملة سنة أربع وأربعين من المهجرة ودفنت مع زوجات الرسول في البقيع.

## (11 ميمونة بنت الحارث.

وأسمها برة بنت الحارث . وزوجها أبو رهم بن عبد العزَّى . توفــــي

زوجها وأصبحت أرملة . وهى أخت أم الفضل زوجة العباس بن عبد المطلب ، وأسماء زوج جعفر بن أبي طالب . وأمها هند بنت عصوف ، ولما قدم الرسول لأم القرى عام عمرة القضاء ذهب إلى الأبطح وجلس في قبته ليستريح ، فجاءه عمه العباس ابن عبد المطلب وزوج أختها وعرض عليه الزواج من برة بنت الحارث فوافق وبعث ابن عمه جعفو بن أبي طالب زوج أختها ليخطبها ، ومن شدة سرور برة ركبت بعيرها وانطلقت إلى الأبطح حيث قبة رسول الله وقالت للنبي البعير وما عليه فولسه لله ولرسوله ، وكان ما فعلته فرصة للمنافقين للتقول عليها فسنزل قوله تعالى : (وامرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبي إن أراد النبي أن يستنكحها خالصة لك من دون المؤمنين ) الأحزاب /٥٠٠

وتزوجها الرسول عليه الصلاة والسلام فكانت آخر امراة تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم وسماها ميمونة ، واستمرت ميمونة بعد وفاة النبي عليه الصلاة والسلام تعبد الله وتقرأ القرآن وأرادت أن تحج وأخذت معها ابن أختها عبد الله بن العباس ، وبعد أن أدت مناسك الحج وافتها المنية ، ودفنت هناك سنة ٦١هـ في عهد معاوية بن أبي سفيان.

# أسباب تعدد أزواج النبي صلى الله عليه وسلم

بعد أن عرّفنا بكل من أزواج النبي صلى الله عليه وسلم أمهات المؤمنين نجد أن زواجه منهن لم يكن لغرض الشهوة ، ولكن كان زواجه منهن لغرض دينى أو سياسي أو إجتماعى ، وهو المعصوم منذ شبابه من الاندماج في اللهو وعن ملذات الجاهلية وحماقاتها - فكان زواجه منهن لتهفو القلوب لدين الله وعبادة الواحد الأحد ، الذي قام بالدعوة له محمد عليه السلام هذا الدين الذي يدعو للوقوف بجانب الأرملة الذي توفى زوجها سواء شهيدا أو غير شهيد ، والذي يدعو إلى

مراعاة اليتيم الذي مات أبوه وكفالته ، والذي يدعو للحرية وعتق الأسير والرقيق و لا عبودية فيه ، وأيضا تشجيع من دخلن في الدين برغبة وحب

كل هذه الأسباب السامية الرفيعة كانت أهداف النبي محمد عليه السلام في زواجه من أمهات المؤمنين عليهن أفضل السلام للسلام السلام على أشرف خلق الله أجمعين اللهم صلى وسلم على من هدانا لطريق الحق والنور ، اللهم صلى وسلم على الرحمة المهداة للعالمين ، اللهم صلى وسلم على خاتم الأنبياء والمرسلين النبي محمد أفضل الصلاة وأزكى السلام .

# الإيمان بالغنيسيات

مما أمر المسلمون بالإيمان به من الغيبيات : اليوم الآخر وما فيه من البعث والنشور ، والموقف ، والحساب ، والجنة ، والنار . ويوم القيامة يوم عظيم يوم يقوم الناس لرب العالمين . وقد أوصانا المولى عز وجل بالعمل الذي ينفعنا وينجينا من هول ذلك اليوم قال تعالى :

(واتقوا يوما لا تجزى نفس عن نفس شيئا ) السبقرة / ٤٨ .

وفي يوم القيامة من المواقف والأهوال ما تنظع به القلسوب وتستزلز الجوانح ، إذ تضطرب الأرض ، وتنفض ما في جوفها من الموتى مسن الأولين والآخرين وتبدل الأرض غير الأرض والسسموات ، ويكون الناس كالفراش المبثوث وتكون الجبال كالمعهن (الصوف) المنفوش ، فسيرى الإنسان ما لم يعهد ، وهو مشدود مأخوذ يلهث فزعا ورعبا ، ويواجه الخلق بمشهد الحشر والحساب والوزن والجزاء ، وبرزوا شه الواحد القهار .

يأتى الناس أشتاتا من أرجاء الأرض كأنهم جراد منتشر ليروا

أعمالهم ويعاينوا جزاءها ، ومواجهة الإنسان لنتيجة عمله هي أقسى من كل جزاء! إنها عقوبة هائلة رهيبة لمجرد أن يرى الناس ما عملوا ، وما أخفوه عن بعضهم البعض في الدنيا ، ولا يستطيعون لها دفعا أو إنكارا ، في موقف عصيب يكون الحساب فيه دقيقا حاسما لا يدع مما عمل العبد صغيرة ولا كبيرة إلا نشرها وأحصاها!!

قال تعالى : (واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كــل نفــس مــا كسبت وهم لا يظلمون ) البقــرة / ٢٨١ .

وتشهد الأرض على كل عبد وأمة بما عمل على ظهرها ويصير الناس فريقين ، فريق في الجنة وفريق في السعير ، ففريق الجنة ياخذ كتابه بيمينه ، وفريق السعير ياخذ كتابه بشماله ، ويكون الناس ما بين شقى مأمور به إلى الجنة ، وصدق الله: (فمن مأمور به إلى الجنة ، وصدق الله: (فمن يعمل مثقال ذرة شرًا يره) الزلسزلة / يعمل مثقال ذرة شرًا يره والحسرة الإنسان يومئذ بما قسمة م والحسر السعيامة / ١٣ .

وهو يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ، يـوم يفر المرء من أخيه وأمه وأبيه وصاحبته وبنيه . يقول عز وجل : (لن تنفعكم أرحامكم ولا أولادكم يوم القيامة يفصل بينكم والله بما تعملون بصير) المحمدتحنة / ٣ . وهذا اليوم لا تستطيع لغة البشر أن تعبر عن أهواله وشدائده ؛ حيث يُسبعنا الخلائق أفواجا ، فزعين مروعين مسرعين إلى حيث يساقون للحشر ، وهم بين مستبشر فرح ، وواجم مضطرب . قال تعالى :

(وجوه يومئذ مسفرة \* ضاحكة مستبشرة \* ووجوه يومئذ عليها غـبرة \* ترهقها قترة ) عــبــس / ٤١،٣٨ .

في هذا اليوم ينظر المرء ما قدمت يداه ويقول الكافر ياليتني كنست

ترابا قال تعالى: ( إن الساعة أتية أكاد أخفيها لتجزى كل نفسس بما تسعى ) طه /١٥٠.

والله سبحانه وتعالى لم يخلق الناس عبثا ولن يتركوا سدى ، وهو سبحانه الذي قدر حياتهم ذلك التقدير ، ونسقها مع الكون الذي يعيشون فيه فلا يمكن أن يدعهم يعيشون سدى ، ويموتون هملا ، يصلحون في الأرض أو يفسدون ، يهتدون في الحياة أو يضلون ثم يذهبون في التراب ضياعا !! .

إن هناك يوما للحكم والفرقان والقصل في كل ما كان ، وهـو اليـوم المرسوم الموعود ، الموقوت بأجل عند الله معلوم محدود ، وهـو يـومّ ينقلب فيه نظام هذا الكون ، وينفرط فيه عقد هذا النظام : ففيـه مشهد النعيم وهو يتدفق تدفقا (إن للمتقين مفازا) وفيه مشهد العذاب بكل قوتـه وعنفه : (إن جهنم كانت مرصـادا للطاعين مآيـا) وهـم الذيـن لايحسبون لهذا اليوم العصيب حسابا في دنياهم .

فعلى كل مسلم أن يتذكر دائما الآخرة وأن كل ما حوله فان وموعد الآخرة لابد منه ، فيعمل ما ينفعه الآخرة لابد منه ، فيعمل ما ينفعه من الأعمال الصالحات ، وتأدية حقوق الله وما فرض عليه ابتغاء وجه الله ومرضاته له فالإنسان بعد موته لا ينفعه إلا ما قدمت يسداه ، وما عمله في دنياه من خير ؛ لأنه يترك ماله وجاهه وسلطانه وأولاده ، ولا يحصد إلا ما زرعه في دنياه وهو عند الله باق !! .

ولكى ينجو العبد مما يرهب يوم القيامة ، ويظفر بما يحب ويرغبب عليه أن يحاسب نفسه في الدنيا على تفسسريطها ، ويلوموها على تقصيرها ، وينهاها عن الهوى ؛ استعدادا ومهادا للآخرة ، وموقف يسوم القيامة العصيب . فواجب العبد أن يقرأ القرآن ، ويتأمل فيه ، ويتعظ به، ويتدبر معانيه ، ويأخذ منه العبرة لنفسه ، ولاسيما سورة هود ، وسسورة

ق ، وسورة الواقعة ، وسورة المرسلات ، وسورة النبأ ، وسورة التكوير ، وسورة الغاشية ، وسورة الزلزلة ، وسورة القارعة .

والقرآن كله كلام العليّ القدير ، وكله يطمئن القلب ، ويشرح الصدر والاستعداد لهذا اليوم وهذا الموقف العصيب يكون بالطاعة ، والإنابة والرجوع إلى الله رب العالمين ، ومراقبته في كل أمر من الأمرو لأن هذه المراقبة توقظ في المسلم ضميره ، ويحيا بها فؤاده ، ويكون دائما على ذكر من ربه ، والقلوب إذا عمرت بالإيمان حفظ الله صاحبها مسن الزلل والوقوع في معصية الله أو التفريط في حق من حقوقه ، فتعمر الحياة وترفرف ألوية الحب والسلام ويعمل العبد ما ينفعه في أخراه . كل عين باكية يوم القيامة إلا عين غضت عن محارم الله وعين سهرت في سبيل الله ، وعين بكت من خشية الله .

وعلى العبد أن يلتزم بالتواضع والسكينة ليكون قدوة صالحة بيسن الناس فلا إستعلاء على الخلق ولا كبرياء . وعليه أن يلجأ إلسى العفو والصفح . وأن يداوم على العبادة حتى يظلل قريبا من ربه . وأن يستشعر دائما الخوف والرهبة والخشية من الله ، وأن ياخذ من هذه الخشية طريقا إلى العدل بين الناس فلا يظلم ولا يعين على الظلم . وعليه أن يلتزم (الوسطية) في حياته فلا يكون مسرفا ولا يكون بخيلا. وألا يكون الإنسان في الحياة قصير النظر ضيق الأفق ، يعيش لنفسه فحسب بل عليه أن تتسع نظراته إلى الناس من حوله : أيها السائرون المخمورون . اللاهون المتكاثرون بالأموال والأولاد وأعسراض الحياة وأنتم مفارقون .أيها المخدوعوم بماأنتم فيه ، إنكم تاركون ما تتكاثرون به ونتفاخرون إلى حفرة ضيقة لا تكاثر فيها ولا تفاخر للستيقظوا وأنظروا إن هذا كله فان ، فلتشغلوا القلوب بطاعة الله والعمل لهذا اليوم العصيب ، وترك مغريات الحياة الدنيا وإهتماماتها الزائلة التسي

يهرع لها الفارغون. ذلك اليوم الحق المقدر بحكمة وتدبير لا بد منه والفرصة ما تزال سانحة فمن شاء إتخذ إلى ربه مآبا قبل أن تكون جهنم مرصادا .

والعلاقة الوحيدة الصحيحة بين الناس ورب الناس هي إسلام الوجه له سبحانه ، وإحسان الاستمداد منه ، والاعتماد عليه ، واعتبسار الدنيسا مهادا للآخرة ، والصورة الإيمانية واضحة ليسس فيها مشكلات ولا محيرات ، ولا طلاسم ولا طقوس . تعتمد على حقائق الكون والحياة فيرى المسلم في ضوء هذا المعنى ربه في كل شيء وهو مؤمن بالآخرة، موقن بيوم الجزاء والحساب.

## الجَـنَّـة

وهي دار كرامة أولياء الله ، ومنزل الأبرار منهم وبستان غرسه الله، ونعيم أعده الله لمن أطاعه ، ونعيمها يعظم على الوصف ، ويقصر دونه الضبط والحصر !! . أعدها ربنا وأوجدها داراً للمتقين المؤمنين الذيب عملوا الصالحات السابقين إلى الخيرات ، فيها مالا عيب ن رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر من النعيم المقيم ، والجنة مراتب ودرجات ، بل جنان ، منها جنة عدن التي لا نستطيع أن نتصورها وإن سبحنا إلى آفاق الخيال !! وهي كما ورد في الأثر : لبنة من درة بيضاء، ولبنة من ياقوتة حمراء ، ولبنسة من زبرجدة خضراء ، وملاطها المسك ، وحشيشها الزعفران ، وحصباؤها اللؤلول ، وترابها العنبر ، وعندما قيل لها انطقي قالت : (قد أفلح المؤمنون ) !! .

والجنة دار القرار رضوان خازنها، والرحمن بانيها والجار أحمد صلى الله عليه وسلم، وقصورها من ذهب!! قال عليه الصلاة والسلام: "إن في الجنة شجرة يسير راكب الجواد المضمر السريع مائسة سنة

ما يقطعها ".

وسبيل الجنة هو العمل الصالح وهو كل عمل يرضى الله ، وكل قول يرضى الله ، وكل قول يرضى الله ، وكل سلوك يرضى الله فهو سبحانه يربط بين الإيمان والعمل الصالح . قال تعالى : (أما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فلهم جنات المأوى نزلا بما كانوا يعملون ) السجدة / ١٩.

وإذا أخذنا بقوانين الله لا يأتينا إلا الخير لأن الله سبحانه وتعالى بين لنا الطريق مع بداية الحياة ، ولم يترك الإنسان منذ اللحظة الأولى من الحياة بل هداه لما يعبد به الله ، ويتقرب به منه . قال تعالى : (إن للمتقين عند ربهم جنات النعيم) القالمة المنتقين عند ربهم جنات النعيم) المتقين عند ربهم جنات النعيم) المتقين عند ربهم جنات النعيم

ومهمة الدين ضبط حركة النفس وتهذيب شهواتها ؛ فالإنسان الذى تزود بالتقوى والإيمان بالله وملائكته ورسله ، وكتبه ، واليوم الآخر ومخافة الله وخشيته في كل أعماله \_ هو المنقذ لقوانين الله فهو يفوز برضاء الله . قال تعالى : (فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين جزاء بما كانوا يعملون) السجدة / ١٧ .

فالأعمال الصالحة ، وتأدية ما فرض على الإنسان من عبادات وسلوكيات والشعور دائما بأن الله رقيب على عبده عليم بما يخفيه مطلع على أعماله ، ومؤمن بأن الدنيا دار زوال والآخرة هي دار البقاء يرضى عنه وينال الثواب في الآخرة وهذا أعظم نعيم ـ قال تعالى : (من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثه ) السسورى / ٢٠ . وقال النبي عليه السلام " أطعموا الطعام وأفشوا السلام ، وصلوا الأرحام ، وصلوا بالمليل والناس نيام تدخلوا جنة ربكم بسلام " .

وأول من يفتح باب الجنة يوم القيامة محمد صلى الله عليه وسلم . وقد جاء في الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : " أتى يوم القيامة فأستفتح الجنة فيقول الخازن : من أنست ؟ فأقسول : محمد .

فيقول الخازن : بك أمرت أن لا أفتح لأحد قبلك !! .

والذين يعملون الصالحات ، ويجتنبون المعاصى ، ويحافظون على الصلوات الخمس ويؤدون العبادات المفروضة من زكاة وصيام وحج إن استطاعوا ، ويتقربون إلى الله بالنوافل ، وماتوا على التوبية فجزاؤهم الجنة ، والمغفرة والرحمة والرضوان . قال تعالى : ( وأما الذين سُعِدُا ففي الجنة خالدين فيها ) هيود ١٠٠٨ . وقال أيضيا : ( إن الذيب آمنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنات الفردوس نزلا ) الكهسف /

والجنة فيها نعيم مادي ملموس ونعيم نفسي محسوس فالفائزون بسها يحلون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤا ولباسهم فيها حرير ، وذلك بعض المتاع ذي المظهر المادي أما النعيم النفسي فمحسوس للنفوس المؤمنة ذلك الرضا وذلك الأمن ، وذلك الاطمئنان . لا يمسهم فيها نعوب !! بل يجتمع فيها النعيم والراحة والاطمئنان ، والفائزون بها هم المؤمنون الحامدون ، الشاكرون الصابرون المتوكلون السابقون إلى الخيرات ؛ فقد خلقنا الله وكلفنا ورتب على تكاليفه مثوبات وعقوبات ، وأنزل لذلك كتبا وبعث رسلا للهداية وطريق الحق والنور ، وما من جهد يذهب هدرا . حاشا لله فهو الفائل : ( والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سُبُلنًا وإن الله لمسع المحسنين ) العنكبوت / ٢٩

والجنة دار السلامة والكرامة والنوال ، وعيشها هنيء ــ دار صفوها بلا كدر لا نوم فيها ولا ضجر ، ولا قيل فيها ولا قال ، أنهارها جاريـة، وقصورها ذهب وثمارها دانية ، ونعيمها لم يخطر على بال أهلها ، من مروج الصندل يضحكون وفي رياض العنبر يتبخــترون ، إخوانا على أرائك الياقوت !!

وقد جاءت آيات كثيرة في القرآن الكريم بوصف ما في الجنسة من نعيم مقيم للفائزين بها منها قوله عز وجل: (والسابقون السَّبقون أولئك المقربون في جنات النعيم ثلة من الأولين، وقليلٌ من الآخريسن على سُرُر موضئونة متكثين عليها متقابلين يطوف عليهم ولدان مُخلدون بأكواب وأباريق وكأس من معين لا يصدعون عنها ولا ينزفون وفاكهة مما تخيرون ولحم طير مما يشتهون، وحورٌ عينٌ كأمثل اللؤلؤ المكنون جزاء بما كانوا يعملون، لا يسمعون فيها لغوا ولا تأثيما إلا قيلا سلما سلاما) السواقعة / ١٠ - ٢٦.

ويقول سبحانه: (إن الذين ءامنو وعملوا الصالحات إنسا لا نضيع أجر من أحسن عملا أولئك لهم جنات عدن تجرى من تحتها الأنهار يُحلون فيها من أساور من ذهب ويلبسون ثيابا خضرا من سندس وإستبرق متكئين فيها على الأرائك نعسم الثواب وحسنت مرتفقا) السكهف / ٣٠، ٣٠.

وفي سورة محمد الآية ١٥ قال تعالى: (مثل الجنة التى وعد المتقون فيها أنهار من ماء غير آسن وأنهار من لبن لم يتغير طعمه ، وأنهار من خمر لذة للشاربين ، وأنهار من عسل مصفى ، ولهم فيها من كل الثمرات ، ومغفرة من ربهم )

وفي سورة الحاقة من الآية ١٨ إلى الآية ٢٤

قال تعالى ( فأما من أتى كتابه بيمينه فيقول هاؤم إقرءوا كتسابي إنسى ظننت أنى ملاق حسابيه فهو في عيشة راضية في جنة عالية ، قطوڤها دانية كلوا واشربوا هنيئا بما أسلفتم في الأيام الخالية ) .

وفي سورة الإنسان من الآيسة ١٢ إلسى الآيسة ٢٢ قسال تعسالى : ( وجزاهم بما صبروا جنة وحريرا متكئين فيها على الأرائك لا يرون فيها شمسا ولا زمهريرا ودانية عليهم ظلالها وذلات قطوفها تذليلا ، ويطاف عليهم بآنية من فضة ، وأكواب كانت قواريرا قواريرا من فضة قدروها تقديرا ، ويُسقون فيها كأسا كان مزاجها زنجبيلا عينا فيها تسمى سلسبيلا، ويطوف عليهم ولدان مُخلدون إذا رأيتهم حسيبتهم لؤلؤا منشورا، وإذا رأيت ثم رأيت نعيما وملكا كبيرا عاليهم ثياب سُندس خضر وإستبرق ، وحلوا أساور من فضة وسقاهم ربهم شرابا طهورا . إن هذا كان لكم جزاة وكان سعيُكُم مشكورا ) .

وفي سورة النبأ من الآية ٣٦ إلى الآية ٣٦ قال تعالى: (إن المتقين مفازا حدائق وأعنابا ، وكواعب أترابا وكأسا دهاقا . لا يسمعون فيسها لغوا ولا كذابا جزاء من ربك عطاءً حسابا )

وفي سورة المطففين من الآية ٢١ إلى الآية ٢٨ يقول عز من قائل: ( إن الأبرار لفى نعيم على الأرائك ينظرون تعرف في وجوههم نضرة النعيم يسقون من رحيق مختوم ختامه مسك وفي ذلك فليتنافس المتنافسون ، ومزاجه من تسنيم عينا يشرب بها المقربون ) .

وفي سورة الغاشية من الآية ٨ إلى الآية ١٥ قال تعـــالى : (وجـوة يومئذ ناعمة لسعيها راضية في جنة عالية لا تسمع فيها لاغية فيها عين جارية فيها سُرُر مرفوعة وأكواب موضوعــة ، ونمـارق مصفوفـة ، وزرابي مبثوثة ) .

إن ذلك الوصف المعجز لما في الجنة من نعيم وما فيها من سرور ومن متاع مادى ومعنوى جدير بأن يشوق العباد لطاعة الله والعمل لمرضاته سعيا لبلوغ رضوانه والفوز بجناته ، والله سبحانه وتعالى قلار على أن يقهر العباد على الهدى لو كان يريد ولكنه سبحانه يكرمهم فيدعوهم ليستجيبوا عن طواعية فينالوا عليها الأجر ، وعن إرادة تعلو بها إنسانيتهم ، وترتفع إلى مستوى الأمانة التى ناطها الله بالإنسان ، أمانة المهداية المختارة ، وأمانة الإرادة المتصرفة عن قصد ومعرفة،

وقلوب العباد بين يديه سبحانه وتعالى ، وهم سوف يحشرون إليه فما لهم من مفر لا في الدنيا ولا في الآخرة ، ولهذا يجب التطلع إلى ما عند الله من الأجر العظيم المدّخر لعباده الأمناء على أماناته الصابرين المؤثرين المضحين المتقين .

والمسلم المؤمن يكافح الشر والفساد والظلم محتملا الأذى والتضحية حتى الشهادة ، وهو إنما يقدم لنفسه في الآخرة ، إنه يعلم مسن دينه أن الدنيا مزرعة الآخرة وأن ليس هناك طريق للآخرة لايمر بالدنيسا ، وأن الدنيا صغيرة زهيدة ولكنها من نعم الله التي يجتاز منها إلسي نعمة الله الكبرى ؛ ولذلك لا تستقيم الحياة بدون يقين بالآخرة ، وفضل الله الذي لا خازن لخزائنه ولا حاسب لعطاياه على المسلم المؤمن ذي الانقياد لأمسر الله طاعة له ، واتباعا لمنهجه ، واحتكاما إلى كتابه واعتصامسا بحبله ونهجه ودينه فيفوز برضا الله وبجنته ذات النعيم المقيم قسال تعالى : (ونودُوا أن تلكمُ الجنة أورثتموها بما كُنتم تعملون ) الأعراف / ٤٣ .

والطريق إلى الجنة يمكن إجماله بين أربع كلمات إثنتان سالبتان وإثنتان موجبتان ، فالسالبتان : الشرك ، والمعاصي ، والموجبتان : الإيمان ، والعمل الصالح .

ومن هذه الكلمات الأربع يتكون الطريق القاصد إلى الجنة دار الإقامة والكرامة ، فالكلمتان الموجبتان تشير الأولى ( لا إله إلا الله ) والثانيسة ( أن محمدا رسول الله ) الخاص ببيان كيف يُعبد الله وحده في هده الأكوان ، وأنه لا يتأتى لأحد أن يعبد الله بدون إرشاده صلى الله عليه وسلم وبيانه .

فلنسلك الطريق مسترشدين بإشارة ( لا إله إلا الله محمد رسول الله ) ولنعتقد جازمين أن خالقنا هو الذي خلق هذه العوالسم ودبرها بقدرت وعلمه ومشيئته وحكمته ، وفيها تجلت صفاته العليا ، وأسماؤه الحسنى،

وبعلمه سبحانه وتعالى اتحد وجودها ، وانتظم شانها ، وسارت إلى غياتها في نظام محكم بديع .

ولنعتقد جازمين أنه لا وجود لمشارك لله في خلق هذه العوالم ولا مدبرلها سواه ؛ إذ لو كان ذلك لظهر في العوالم التضارب والتناقض ، ولأسرع إليها الفناء والزوال قال تعالى : (لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا فسبحان الله رب العرش عما يصفون ) الأنبياء /٢٢ .

ولنعتقد جازمين أن حاجة الناس إلى الرسل في بيان الطريق إلى الجنة اقتضت إرسالهم وإنزال الكتب عليهم ، من هنا وجب تصديق الرسل والإيمان بالكتب والملائكة ، والقدر ، والمعاد ، والحساب ، والجزاء ، وهذا هو الإيمان قال تعالى (من خشى الرحمن بالغيب وجاء بقلب منيب ادخلوها بسلام ذلك يوم الخلود ، لهم ما يشاءون فيها ولدينا مزيد ) سورة ق ٣٢ \_ ٣٥ .

وفي الجنة أيضا نعيم عظيم وهو رضا الله ، فقد ذكر تبارك وتعالى ما أعده لأوليائه وأهل وفادته من النعيم المقيم في جنات عدن ، ثم قسال بعد ذلك ( ... ورضوان من الله أكبر ) التوبسة /٧٢ . ورضاه سبحانه وتعالى على عباده هو أكبر نعيم يلقونه في دار الإكرام ، وهذا الإمام البخاري يروي عن رسول الله صلى الله عيه وسلم قولسه : " إن الله عز وجل يقول لأهل الجنة \_ يا أهل الجنة ؟ فيقولون : لبيك ربنا وسعديك والخير بيديك !! فيقول رب العزة : هل رضيتم ؟ فيقولون : وما لنا لا نرضى ياربنا وقد أعطيتنا ما لم تعط أحدا قط مسن خلقك . فيقول رب العزة : ألا أعطيكم أفضل من ذلك ؟ فيقولسون : أي شيء أفضل من ذلك ؟! فيقول سبحانه وتعالى : أحل عليكم رضواني في المخط عليكم بعده أبدا "

والله سبحانه وتعالى يزور أهل الجنة وما أشهى على النفس وأحسب

لها من تلك الزيارة!! عن على رضى الله عنه عن النبي عليه الصلى والسلام قال: إذا سكن أهل الجنة أتاهم ملك فيقول لهم أن الله يأمركم أن تزوروه فيجتمعون فيأمر الله سبحانه وتعالى داود عليه السلام فليرفع صوته بالتسبيح والتهليل ثم توضع مائدة الخلد. قالوا يارسول الله: وملا مائدة الخلد؟! . قال زاوية من زواياها أوسع مما بين المشرق والمغوب فيطعمون ثم يسقون ثم يكسون . فيقولون لم يبق إلا النظر في وجه ربنا فيتجلى لهم فيخروا سجدا . فيقال لهم لستم في دار عمل إنما أنتم في دار جزاء!! .

وقال أيضا وتحية أهل الجنة (سلام عليكم)

بينما أهل الجنة في نعيمهم إذ سطع نور فرفعوا رؤسهم فإذا الرب جل جلاله قد أشرف عليهم من فوقهم لله قال سلام عليكم يأهل الجنة وهو قول الله تعالى في سورة يس (سلام قول من رب رحيم) فلا يلتفتون إلى شيء مما هم فيه من نعيم ما داموا ينظرون إليه سبحانه حتى يحتجب عنهم ربهم وتبقى فيهم بركته ونوره. قال تعالى: (فأما الذين آمنوا وعملوا الصلحات فهم في روضة يحبرون) السروم/١٥.

فيا أيها السائرون دونكم الجنة دار السلام فتهيأوا للدخول منتظرين رسل ربكم المنعم الكريم وذلك بطاعته واتباع المنهج وسنة رسوله ويومها يفرح المتقون الحامدون الشاكرون ــ قال تعالى: ( من عمل صالحا فلنفسه ومن أساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد ) فصلت /23.

#### دعساء ورجساء

اللـــه لا إله إلا هو الحى القيوم . الطاهر المطهر . نور الســموات والأرض . لا إله إلا هو . واحد أحد . فرد صمد . ليس له شـــريك ولا صاحبة ولا ولد . ذو الملك والملكوت . القيوم على خلقه أجمعين . قـــال

تعالى (قل هُو الله أحد ألله الصمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كُفوا أحد) سورة الإخلاص.

سبحانه سبحانه . هو المتصف بالكمالات كلها . المنزه عن كل عيب وتقص لا يماثله شيء من المخلوقات في ذاته ، ولا في صفاته ، ولا في أهمائه ؛ فأسمائه كلها حسنى !! قال تعالى :

) ولله الأسماء الحسنى فادعُوهُ بها ) الأعراف / ١٨ . وصفاته صفاته كمال وعظمة ، وأفعاله أوجد بها المخلوقات العظيمة من غير مشارك . فليس كمثله شئ . المستحق لأن يُفرد بالعبادة ، والسندل والخضوع !! وهو حق ، ووعده حق ، ولقاؤه حق ، وهو العدل ، وهو العليم الخبير ، وهو الغفور الرحيم . فالق الحب والنوى ، وفالق الإصباح .

\* \* \* \* \*

سبحانه سبحانه. هو المتصرف . الحاكم . المدبـــر . المسخر . وهـو على ما يشاء قــديـر . نعم المعبـود . نعـم المذكـور . نعـم المشكور . نعم الوهّـاب ، نعم المسئول . نعم العين . نعـم المجيـب . سبحانه سبحانه الملك القدوس . السلام المؤمن . المهيمن العزيز الجبـار المتكبر . اللطيف الخبير له ملك السموات والأرض وإليه المرجع وإليـه المصير !! قال تعالى :

(وتبارك الذي له مُلكُ السَّموات والأرض وما بينهما وعندهُ عِلمُ الساعةِ وإليه تُرجعُون ) الزخرف / ٨٥ . سبحانه سبحانه لا تراه العيون ، ولا تخالطه الظنون ، ولا تغيره الحوادث والدهور ، ذو الجبروت والعظمــة والكبرياء . قال تعالى :

(وله الكبرياء في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم) الجاثية /٣٧. بيده مقادير كل شئ ، وكتابة ما كان وما سيكون بـــاللوح المحفوظ ـــ فقدرته لا يعجزها شئ ــ وهو الفعال لما يريد ، وجميع الحوادث واقعــة

بمشيئته وقدرته وهو العليم الحكيم \_ قال تعالى : (وما تشاءُون إلا أن يشاء الله إن الله كان عليما حكيما ) الإنسان ٣٠.

\* \* \* \* \*

الله جل وعلا واحد بلا شريك ، لا تضاد في حكمه ، ولا تنازع في ملكه ذو الحكمة والبيان ، ذو الحجة والبرهان ، ذو العظمة والسلطان ، ذو العفو والغفران ، عالم الغيب والشهادة \_ ذو الجلال والإكرام ، لا شيء عنده محال ، خالق كل شيء ، وأمره كن فيكون !! قال تعالى : (بديع السموات والأرض وإذا قضى أمرا فإنما يقول له كرن فيكون ) البقرة / ١١٧ . سبحانه سبحانه . نعم الحسيب ، ونعم الوكيل ، ونعم المعين ، ونعم الرقيب ، ونعم المجيب ، رب كل شئ ومليكه ، وخالق كل شيء وموجده . قال تعالى : (وخلق كل شيء فقدره تقديرا) الفرقان / ٢ .

سبحانه سجد له سواد الليل ، وسجد له ضوء النهار ، وسجد له شعاع الشمس ، وهديرالمياه ، وحفيف الشجر ، وكل دابة في الأرض والسموات . قال تعالى : ( ولله يسجد ما في السموات والأرض من دابة والملائكة وهم لا يستكبرون ) النحل / ٤٩ . هو مبعث سرور العارفين ، وهو رازق المقلين ، وهو راحم المساكين ، وهو رجاء المذنبين ، ومنفس الكرب عن المكروبين ، ومفرج حزن المحزونين !! .

\* \* \* \* \*

سبحانه هو المتكبر ، الحميد ، المجيد ، المهيمن ، السلام ، العزين ، القاهر اللطيف ، سامع كل صوت ، وباعث النفوس بعد الموت ، سبحانه لا تشتبه عليه الأصوات ، عظيم الشأن ، واضح البرهان ، فالق الحسب والنوى ، ومنشىء الأجساد بعد البلى ، رب الأرياب ، ومسبب الأسباب، الأول والآخر ، والظاهر والباطن ، المحيي المميت ، وهو على كل شعئ

قدير . قال تعالى : ( له ملك السموات والأرض يحيي ويميت و هو علمى كل شئ قدير ) الحمديم / ٢ .

عليم بالسرائر الخفية ، وما تكنه النفس البشرية من خير أو شر فهو سبحانه وتعالى يعلمه ، وهو المنفرد بعلم المغيبات والأسررار ، وهو الرب المعبود لا شريك له ، وليس كمثله شيء . قال تعالى : (وإن تُبدوا ما في أنفسكم أو تُخفوه يحاسبكم به الله ) البقررة / ٢٨٤ .

يعلم مثاقيل الجبال ، ومكاييل البحار ، وعدد ورق الأشجار ، وعدد قطر الأمطار ، وما أظلم عليه الليل وأشرق عليه النهار . يقول سبحانه: ( وهو الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكر أو أراد شكوراً) النفرة ال

\* \* \* \* \*

ذو العرش المجيد \_ المبديء المعيد . الفعال لما يريد . الغنى المغنى . الحكم العدل . الذى عم عدله كل البشر . العزير الحكيم . الخبير البصير . المنتقم الجبار شديد العقاب . الرءوف الرحيم . الغفسور الودود . غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذى الطول لا إله إلا هو إليه المصير . محيط بعمل العبد ، وبسره وجهره كفيل المؤمنين بتأييده . مقسم الأرزاق . يجزل العطاء ، ويمن بفضله على من يشاء من عباده . المعطى الوهاب \_ الرازق ولا رازق سواه ، المانح ولا مانح غيره . المحيط بكل شيء علما \_ الذي يُطعم ولا يُطعم و لا يُطعم . وهو سبحانه القائل وقوله الحق : (إن الله هو المرزاق ذو القوة المتين ) الذاريات / ٥٨ .

ليس له حاجب ينادى ، ولا صاحب يخشى ، ولا وزير يؤتـــى ، ولا غيره رب يدعى ، يُسكن رعب الخائفين وأهل البليــة ، ويُقبــل بفضلـــه وأمنه على كل نفس زكية ، والحوائج عنده مقضية !! .

#### \* \* \* \* \*

الخالق الباريء المصور ، المعبود بقدرته ، المطاع بسلطانه ، النافذ أمره في أرضه وسمائه ، خلق الخلق بقدرته ، وأعزهم بهدايته ، وأكرمهم بنبيه محمد صلى الله عليه وسلم .

رب الجنة والنار ، رب النبيين والأخيار ، رب الصديقين والأبرار ، الملك الحق ، قيوم بنفسه ، مقيم لكل من سواه ، غني عن كل من سواه، وكل من سواه فقير إليه ، لا تزيده كثرة الحاجات إلا جودا وكرما ، ولا يتبرم بإلحاح الملحين ، بذكره تطمن القلوب ، وتتشرح الصدور . سبحانه قال وقوله الحق : ( الذين آمنوا وتطمئن قلوبهم بذكر الله ألا بذكر الله تطمئن القلوب ) الرعد / ٢٨ .

يعلم مراد المريدين ، وما بضمير المضمرين ، الحي الذي لا يشبهه حي !! ولا يحتاج إلى حي !! ويميت كل حي !! يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي وإليه النشور !! .

#### \* \* \* \* \*

سبحانه سبحانه . أوَّلِّ بلا ابتداء ، وآخر بلا انتهاء ، وأمره بالكـاف والنون ذو القوة المتين ، الزكي الطاهر المطـهر المبـارك ، الحنـان المنان ، القدوس الحي الذي لا يمـوت ، بديـع السـموات والأرض ، ونورهن وقيومهن ، عالم الغيب والشهادة ، ذو العزة والجلال والعظمـة (عالم الغيب والشهادة العزيز الحكيم ) التغابن / ١٨ .

بيده ملكوت كل شيء ، المنعم المعز المذل المعطى الوهاب المحيط بكل شيء علما ، القائم على كل نفس بما كسبت ، قال تعالى : ( إن الله عالم غيب السموات والأرض إنه عليم بذات الصدور ) فلطر / ٣٨ . لا تحصى العباد نعماءه ولا تبلغ الخلائق شكره ، لاتدرك الأفهام جلاله ، ولا تتال الأوهام كنهه . جعل الظلمات والنور ، والسماء بقدرته مبنية ،

والأرض بقدرته مدحية ، والشمس والقمر بنور جلاله مشرقة مضيئة - قال تعالى : ( وهو الذى خلق الليل والنهار ، والشمس والقمر كل فــــى فلك يسبحون ) الأنبياء / ٣٣ .

\* \* \* \* \*

سبحانه سبحانه!! القادر المقتدر . الحميد المجيد . الحفيسظ المسانع القوي فهو الذي يغفر ذنبا ، ويفك أسيرا ، ويفرج كربا ، وينصر ضعيفا ويجبر كسيرا ، ويغنى فقيرا !! ويسعد ويشقي . ويضل ويهدي ، صاحب كل غريب ، وأنيس كل وحيد ، وشافي كل مريض ، ومغيست كل مستغيث . ذو العظمة والهيبة والسلطان والكمسال الأزلى القديم الأبدي . الباقى بلا انتقال سوالمقدس عن الشبيه والنظير الغسالب فسي حكمه بلا نزاع ولا جدال . القدير الذي قدر الأرزاق والآجال . المتفرد بالخلق والتدبير . مقدر الآجال . المالك لكل ما في هذا الكون ، المتفرد بالسيادة والأمر والنهي . الحكيم في شرعه وفي قدره . لا يخلق شيئا بالسيادة والأمر والنهي . الحكيم في شرعه وفي قدره . لا يخلق شيئا عبثا . ولا يترك خلقه سدى ، خلق عباده حنفاء ، والحنيف هو المسائل ولا يقر لهم قرار إلا بمعرفته وقوحيده ومحبته وطاعته . ومن رحمهم ولا يقر لهم قرار إلا بمعرفته وتوحيده ومحبته وطاعته . ومن رحمهم الشه يجعل غاية حياتهم ووجودهم في إفراده وحده بالعبادة .

\* \* \* \* \*

بالبر معروف وبالإحسان موصوف ، لا تدركه الأبصار ، وهو يدرك الأبصار . مالك يوم الدين ، سبوح قدوس . امتلا الكون بانواره ، وأسراره ، وهباته . قال تعالى : (يريدون أن يُطفئوا نور الله بأفواههم، ويأبى الله إلا أن يُتم نوره ولو كره الكافرون ) التوبة / ٣٢ . ولى حميد . جواد مجيد . كاشف الكربات ، وباسط الخيرات \_ غفور رحيم، وسعت رحمته كل شيء . قال تعالى : (قل يا عبادي الذين

أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعا إنه هو الغفور الرحيم) الرمر / ٥٣. منقذ الغرقى ، ومنجي الهلكى، وسامع كل نجوى ، ورافع كل بلوى ، ومجيب كل دعاء : ( وإذا سالك عبادى عنى فإني قريب أجيب دعوة الداع إذا دعان ) البقرة / ١٨٦.

\* \* \* \* \*

يا من تجيب دعا المضطر في الظلم ياكاشف الضر والبلوى مع السقم هب لى بجودك ما أخطأت من جرم يامسن إليه أشار الخلق بالكرم إن كان عفووك لم يسبق المجترم فمن يجود على العاصيين بالنعم سبحانك سبحانك لقد نجيت نوحا من الغرق ، وغفرت لداود ذنبه ، وكشفت الضر عن أيوب وصرفت عن يوسف السوء والفحشاء ، وجعلت النار على إبراهيم بردا وسلاما !! لا إله إلا أنت سبحانك فانت على كل شئ قدير . هديت أهل طاعتك إلى صراطك المستقيم ، ومنحت أهل محبتك جنات النعيم .

وأنت المتصرف فقد قلت وقولك حق : ( قل كلّ من عند الله ) النساء / ٧٨ .

وأنت المنعم مصداقًا لقولك : (وما بكم من نعمة فمن الله) النحل / ٥٣. وأنت المجير ولا يجار عليك !! .

\* \* \* \* \*

سبحانك! وعدك صدق، وعذابك عدل، وأنت خير المقصوديسن، وخير المسئولين، وخير الموصوفين. وأنت الذي خلق فسوى. وقسدر فهدى، كل شيء موجود به، وكل شئ هالك إلا وجهسه. فسي قربسه لطيف، وفي مجده حميد، وفي عزه عظيم. له الآخرة والأولى، لسه جنة المأوى. قال تعالى: (وأزلفت الجنة للمتقين غير بعيد. هذا مساتوعدون لكل أواب حفيظ) سورة ق / ٣٢،٣١٠.

سبحانه ذو الفضل والكرم ، ذو العرش المجيد ، العظمة بهاؤه ، والكبرياء رداؤه ، لا يغيب عن قلوب العارفين ، يعلم حوائج السائلين ، ويسمع أنين الواهنين حسن التجاوز ، واسع المغفرة ، حليم على مسن عصاه ، جعل الأرض مهادا والجبال أوتادا ، وجعل الظل والمسرور ، وخلق الظلمات والنور !! .

\* \* \* \* \*

كريم الصفح ، يضاعف الحسسنات ، الكافي ، المعافي ، رافسع الدرجات ، عظيم البركات ، خير الغافرين ، خسير الناصرين ، خسير الداكمين ، خير الوارثين الحلال ما أحله ، والحرام ما حرمه ، والديسن ما شرعه ، والسر عنده علانية ، والخلق خلقه والعباد عباده ، في كسل شيء له آية ، قال تعالى : ( وفي أنفسكم أفلا تبصرون ) الذاريات / ٢١. تواضع كل شئ لعيبته ، وانقساد كال شيئ لعظمته ، وخضع كل شئ لهيبته ، وانقساد كال شيئ لخشيته ، دليل المتحيرين ، وأمان الخائفين ، وعون المؤمنين .

\* \* \* \* \*

سبحانه سبحانه . ذل كل شيء لعزته ، وانقاد كل شيء لخشيته ، ودكت الجبال من مخافته . ياذا الجود والعطاء ، والمجد والنتاء ، والعوق والبقاء ، والآلاء والنعماء ، صانع كل مصنوع ، وخالق كل مخلوق ، وساتر كل مذنب ، وملجأ كل مطرود ، لا غايسة لقدرته ، ولا نهايسة لرحمته ، خالق اللوح والقلم ، خالق الأشياء من العدم . له الصفات العليا، وله الأسماء الحسنى ، بيده النفع والضر ، منزل الغيث ، ومحيي الأرض ، قال وقوله حق : ( وأنزلنا من السماء ماء مباركا فأنبتنا به جنات ، وحب الحصيد ) سورة ق / ٩ .

سميع لمن دعاه ، ليس وراءه منتهى ، يعلم خائنة الأعين ، ومـــا تخفـــى الصدور ، عليم بالمحسنين ، عليم بالمتقين ، عليم بالمجـــاهدين ، أعلـــم

بمن ضل عن سبيله ، وأعلم بمن اهتدى .

\* \* \* \*

سبحانه سبحانه . شديد المحال ، يلجأ إليه الخاتفون ، وإليه يفرع المذنبون ، وإليه يرغب الزاهدون ، وعليه يتوكل المتوكلون ، غالب غير مغلوب ، وصانع غير مصنوع ، وخالق غير مخلوق ، ومالك غير مملوك ، وقاهر غير مقهور ، كلامه شريف ، وفعله لطيف ، ويَسأل و لا يُسأل ، يحب التوابين ، ويحب الصابرين ، عليم بالشاكرين ، وبابه مفتوح للطالبين ، سبيله واضح للقاصدين ، آياته برهان للناظرين ، كتابه تذكرة للمنتفعين ، تبارك اسمه وتعالى جده ، وتقدست أسماؤه ، وتزلزلت الأرض من مخافته ، ويسبح الرعد بحمده ، وتسبح الملائك من خيفته ، مطلع على أفعال العباد في ضياء النهار أو سواد الليل فصي فلاة أو خلاء ، في السر أو العلانية ، نعوذ به مصن الغفلة ، ونسأله سبحانه أن يجعلنا من أولى الألباب .

\* \* \* \*

تواضع كل شيء لعظمته ، وخضع كل شي لهيبته ، إله يفرح لتوبية عبده وهو الغنى والعبد فقير ، إله يدعو المعرض عنه مسن قريب ، ويتلقى المقبل عليه من بعيد ، رب عظيم يداول الأيام بين الناس فيبدل بعد الخوف أمنا ، ومن بعد الضعف قوة ، ويجعل من كل ضيق فرجا ، ومن كل هم مخرجا ، ومع كل عسر يسرا !! .

عن أبي موسى الأشعري عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : " إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار ، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل حتى تطلع الشمس من مغربها " رواه مسلم .

فالشعور بعظمة الله وقدرته الواسعة ، وعلمه الشامل وكرمه الرحـــب ، وعفوه الجميل ، ومودته لخلقه ، وبره بهم إنَّ ذلك يفعم القلوب بـــالولاء ،

ويطلق الألسنة بالثناء ، ويشعر الإنسان من أعماق قلبه أن ما دون الله هباء ، عندئذ لا تروعه سطوة سلطان ، ولا تخدعه ثروة غنى . فالتعلق بغير الله عجز والتطلع إلى سواه حمق ، والله الغني ، ونحن الفقراء إليه بغير الله عجز والتطلع إلى سواه حمق ، والله الغني ، ونحن الفقراء إليه نتوسل إليه بأسمائه ، وصفاته ، والأنبياء توسلوا إلى الله بذلك به فقال ذو النون ( لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين ) الأنبياء / ٨٧ . ومسوسى عليه السلام قال : ( إني عذت بربي وربكم ) غافر /٧٧ . وإبراهيم واسماعيل عليهما السلام قالا : ( ربنا تقبل منا إنك أنت السميع وإبراهيم واسماعيل عليهما السلام قالا : ( ربنا تقبل منا إنك أنت السميع وإن لم تغفر لنا وترحمنا لنكونن من الخاسرين ) الأعسراف /٧٣ . ويوسف قال : ( رب قد آتيتني من الملك وعلمتني من تأويل الأحساديث والورض أنت وليي في الدنيا والآخرة توفنسي مسلما والحقني بالصالحين ) يوسف /١٠١ .

فـخـنَــى الــرب وافتقار العبد امر يقتضى أن يتوسل العبد الفقــير اللي الرب الغني عز وجل ؛ كي ينجو العبد مما يُرهــب ، ويظفــر بمــا يحب ويرغب قال تعالى : (يا أيها الناس أنتم الفقراء إلى الله والله هــو الغنى الحميد ) فاطر /١٥.

فحب الله وتقواه وعبادته أعظم نعيم في هذه الدنيا !! ولا سعادة إلا إذا توجهت قلوبنا وجوارحنا إلى خالقها وفاطرها وبارثها دون سواه ، والاعتقاد الجازم بأن الله هو رب كل شيء ، ومليكه قال تعالى : (إن للمتقين عند ربهم جنات النعيم) القاسم / ٣٤ . وقال أيضا (بل الله فاعبد وكن من الشاكرين) السزمسر / ٣٦ .

والإيمان بملائكته وكتبه ، ورسله ، ومخافته ، وخشيته وتقواه في كلى أعمالنا . قال تعالى : ( واتقوا يوما لا تجزى نفس عـــن نفــس شـــيئا ) البقرة / ٤٨ .

أسألك ياالله أن تقذف في قلبي حبك حتى لا يكون لي شغل ســـواك ، وأن تجعل لي من أمري فرجا ومخرجا ، ولك الحمد لا إله إلا أنت يـــا حنان يا منان يا بديع السموات والأرض ــ ياذا الجلال والإكرام . آمين.

\* \* \* \* \*

سبحانه سبحانه . كَـرّم الإنسان فخلقه على أحسن صورة ، ومــيرّه بالعقل والفكر ، والمنطق ، وجعله خليفته في أرضه ليسكنها ويعمرها ، وسخر له ما في الكون جميعا لمصلحته وسعادته ، وأول مــا خلـق الله العقل فقال له : أقبل فأقبل ثم قال أدبر فأدبر ثم قال لــه عــز وجـل : وعزتى وجلالي ما خلقت خلقا أكرم عليَّ منك ــ بك آخذ ، وبك أعطــى وبك أثيب وبك أعاقب !! وفي الحديث لكــل شــيء دعامــة ودعامــة وبعام المؤمن عقله ، فبقدر عقله تكون عبادته .... ، أما سمعت قــول الفجــار وهم في النار ( وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير ) المرادة الإلــهية قال تعالى : ( ولقد كرمنا بنى آدم وحملناهم في الــبر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم علــــى كثــير مـــمن خلقنــا والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم علــــى كثــير مـــمن خلقنــا تفضيلا) الإســراء / ٧٠ .

فالإنسان في هذه الآية الكريمة شهد له خالقه الأعظم بالمكانة والتفضيل بين الخلائق أجمعين وأن الله سبحانه وتعالى إختصه بالتكريم وخصه بالتفضيل وأنه سبحانه وتعالى أوجد كل ما عداه لأجله قال سبحانه وتعالى في حديث قدسى: "يسابن آدم لا تخف من ذي سلطان مادام سلطاني لا يزول ، ولا تخف من فوات الرزق ما دامت خزائني مملوءة لا تنفد ، خلقت الأشياء كلها من أجلك ، وخلقت ك من أجلى . فسر في طاعتى يطعك كل شيء "

فمن عبده سبحانه بالحب والخوف والرجاء وكان من الصابرين

الشاكرين الحامدين ، لاقصد له في عمله وقوله وجهاده إلا وجه الله والدار الآخرة \_\_ فهو المؤمن الموحد ذو الإخلاص ، ويفوز بمشيئة الله برضوان ربه . قال تعالى : (فمن اتبع هداى فلا يضل ولا يشقى) طهم / ١٢٣ .

فالله سبحانه وتعالى بيده كل شيء ، وبيده مفاتح الغيب . قال تعللى: (إن الله عنده عِلمُ الساعة ، ويُنزلُ الغيث ، ويعلم ما في الأرحام وما تدرى نفس ماذا تكسب غدا ، وما تدرى نفس بأى أرض تموت إن الله عليم خبير ) لحقمان / ٣٤ .

وهذه هي مفاتح الغيب التي إستأثر الله تعالى بعلمها فلا يعلمها أحسد إلا بعد إعلامه تعالى بها.

## مع العبادات العملسية والسقسلبية

يفتح الإسلام الحنيف للعابد الطائع ألوانا من القربات ، وصنوفا مسن العبادات التي تقرب العبد من ربه ، وترفعه درجات ودرجسات ، وهده الأمور بمثابة السبل العديدة التي توصل إلى غاية واحدة هي رضوان الله عز وجل ونيل متوبته ، والأمن من عذابه ، واللياذ بجنابه ، والنجاة مسن غضبه و نقمته .

ومن رحمة الله بالمؤمنين أن يسر هذه السبل ، وحث عليها ، ورخم بن في سلوك دروبها لمن أراد أن يتذكر أو أراد شكورا . ومن هذه العبادات القلبية والعملية أو السلوكية : الخوف من الله ، وحسن الخلبق ، وبر الوالدين ، وصلة الأرحام ، وبكفالة الأيتام ، والرضا بالقضاء ، والمتواضع ، والوفاء بالعهد والوعد ، والمداومة على الصدقة ... ، وغيرها كثير . ولأهمية هذه الألوان من العبادات وأثرها في استقامة العابدين أخص بعضها بالبيان في الفقرات التالية وبالله التوفيق ومنه

#### العون، وعليه التكلان

## الخوف من الله

مخافة الله عز وجل هى حبس النفس عن الشهوات ، واليقين بان الله سبحانه وتعالى رقيب على كل أحوال العباد ، وأنه سميع بصير ، فه سبحانه يدرك الأبصار والأبصار لا تدركه والخوف من الله من أجمل الصفات التى يتصف بها الإنسان ، وهى الطريق الأقوم السليم لنجاح العبد المؤمن الذى يخاف الله ويخشاه في عمله وبيته ، وفي مستقبله . فيكون الله سبحانه وتعالى دائما سنده وينال ثوابه ورضاه .

قال تعالى: (فالله أحق أن تخشوه إن كنتم مؤمنين) التوبة / ١٣. وقال عليه الصلاة والسلام: "لا يلج النار أحد يبكي من خشية الله حتى يعود اللبن في الضرع". وقال أيضا: "دمعة العاصبي تطفيء غضب الرب". وقال صلى الله عليه وسلم: "من رُزقت عيناه خشية الله كان له بكل قطرة من دموعه مثل جبل أحد في ميزانه!! وله بكل قطرة عين في الجنة على حافتيها من المدائن والقصور ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر"

قال تعالى : ( وأما من خاف مقام ربه ونهى النفس عن الهوى فإن الجنـة هي المأوى ) النازعات / ٤١ .

ومخافة الله في كل الأعمال تولد الثقة بين الأفسراد والجماعات ؛ فالإنسان الذي يخاف الله ويخشاه بقلبه وعينيه وجوارحه هسو المؤمن السعيد في الدنيا والآخرة . قال تعالى : ( وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون ) التوبة / ١٠٥ . وقال عليه السلام " مسن غش أمتى فليس منى "

قال تعالى: ( وأوفوا الكيل إذا كلتم وزنوا بالقسطاط المستقيم ذلك خمير

وأحسن تأويلا) الإسراء / ٣٥. حُكِسي أن رجلا من الصحابسة كان عنده ثوب فيه عيب، وفي غيابه باع غلامه الثسوب فلما حضسر التاجر وأخبره الغلام ببيع الثوب قال التساجر للغلام: هل أخسبرت المشتري بما في الثوب من عيب. فقال الغلام: لا فسأمره التساجر أن يذهب إلى المشترى ويخبره بما في الثوب من عيب، ويحضر الثسوب !!.

هذا هو صوت الإيمان ومخافة الله وخشيته ، وهذه هي الأمانة التي أمر الله بها ، وهذا هو عدم الغش ، وهذا هو رضا الله \_ قال علي كرم الله وجهه \_ من جمع ست خصال لم يدع للجنة مطلبا ، و لا عن النام مهربا :

"من عرف الله فأطاعه ، ومن عرف الشيطان فعصاه ، ومن عرف الدنيا عرف الحق فاتبعه ومن عرف الباطل فأتقاه ، ومن عرف الدنيا فرفضها ، ومن عرف الآخرة فطلبها !! ". و قال عليه الصلاة والسلام : " إن من أخيار أمتي قوما يضحكون جهرا من سعة رحمة الله ، ويبكون سرا من خوف الله وعقابه !! أبدانهم في الأرض ، وقلوبهم في السماء ، وأرواحهم في الدنيا وعقولهم في الآخرة ، يمشون بالسكينة ، ويتقربون بالوسيلة ، وهم أولو الألباب الذين يتدبرون الحساب قبل يوم الحساب "

فهذه هي خشية الله ، ومخافة العقاب الذي يسوء في يوم لقائه الرهيب ومن أنواع العبادات التي أمر الله بها رومن أنواع العبادات التي أمر الله بها روالخشوع والخشية والإنابهة والرجاء والتوكل والرهبة والخشوع والخشية وكلف العابدين والإستعانة ، وغير ذلك من العبادات التي أمر الله بها ، وكلف العابدين الطائعين بأن يقصدوه بها وحده ، مصداق ذلك في قوله : (وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحدا) البجن / ١٨ . ودليم الخوف قولمه تعالى : (فلا تخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين) آل عمران /١٧٥ .

ودليل الخشية قوله تعالى ( فلا تخشوهم واخشوني ) البقرة / ١٥٠ . ودليل الإنابة قوله عز وجل : ( وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له ) الزمر / ٥٥ . ودليل الإستعانة ( إياك نعبد وإياك نستعين ) الفاتحة / ٥ . ودليل التوكل ( وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين ) المائدة / ٢٣ . ودليل الرجاء قوله تعالى : ( فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحا و لا يشرك بعبادة ربه أحدا ) الكهف /٨١ .

وهكذا فإن فمن يطع الله ورسوله ويخش الله ويخافسه فسأولئك هسم الفائزون الناجحون في دنياهم وأخراهم ؛ فالطاعة لله ورسوله تقتضسي السير على المنهج القويم الذي رسمه الله البشرية عن علم وحكمة . وخشية الله ومخافته هي الحارس الذي يكفل الإستقامة على المنهج ، وإغفال المغريات التي ينفر منها طبع المؤمن ويستعلى عليها ضميره . فالمؤمن الحق يخاف الله ويطيعه ، ويخشساه و لا يحنسي رأسسه إلا لله سبحانه وتعالى.

### التسبيح والتحميد

وهو من أسمى العبادات لأن التسبيح والتحميد ثناء علي الله عز وجل بما هو أهله . وقد ورد في الحديث الشريف أن الباقيات الصالحات هي : " سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر " .

ومن لزم ذكر الله في هذه الدنيا كان المهاد لكل خير ، والأساس لكل حسن لأنه روح كل عبادة تصعد من الأرض إلى السماء ، وهوتنزيل للخالق عز وجل عن كل نقص ، ومباعدته من كل عيب ، فلل يشعر الإنسان مع ذات الله إلا كل جلال وجمال ، والمؤمن هو الذي يحس ذلك ويالفه .

والله سبحانه وتعالى الذي أعطى الأفلاك ضخامتها وسعتها ، وخلق

البشر وأعطى العقول خفاءها وذكاءها ، وهو الذي من حقه أن يُعــرف بأنه الواحد الخالق المعبود البديع فليس كمثله شيء وهو على كــل شـــئ قدير . وأن نحمده سبحانه في السراء والضراء ، والمسلم يشكر نعمة الله التي في عنقه ، ويقدر ما لديه من مننه ، لا ينكرها ولا يزدريها ، ومن هنا كان حمده عبودية كاملة . وكان عليه الصلاة والسلام إذا فرغ مـــن طعامه وشرابه يقول: "الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا وجعلنا مسلمين"!! أليس من حق القيم على شئون الحياة ، المنفق على جماهير الأحياء أن يعرف بأنه العلى القيوم ، الكريم المنان ، فالشعور بعظمـــة الله وقدرتـــه بطلق الألسنة بالثناء . من أجل ذلك حفل القرآن الكريم والسنة المطهرة بالتسبيح والتحميد والتنزية ، والتمجيد ، تربية للمؤمن وإرشادا ؛ لتكون تلك الأذكار والأدعية زادا للمؤمن ، ويظل لسانه رطبا بترديدها . وهـذه الأذكار مبثوثة في الصلاة التي يؤديها المسلم خمس مرات فيسى اليسوم والليلة ، فنجد تلك الأدعية والأذكار منسقة مرتبة ؛ فعندما يقف المصلى بين يدي ربه ويشرع في قراءة فاتحة الكتاب تجده يقول: ( الحمد شه رب العالمين ) وعندما يركع يقول (سبحان ربى العظيم ) وعندما يسجد يقول (سبحان ربي الأعلى) وعندما يقعد في التشهد يقول (التحيات شه) وعندما ينهى صلاته يعود مرة أخرى لتسبيح الله وتكبيره وتحميده فسسى أعقاب الصلوات المكتوبات.

والمسلم بعد ذلك وقبله يُشغل بذكر الله ، ويعمر وقته مقتديا برســـوله الكريم الذى أضاءت حياته بأشعة لا حصر لها من هذه الصلة السـماوية العالية ــ ذلك أن الله لما حمله أعباء الرسالة أرشده إلى أن أعون شــيء على النهوض بها والقيام بحقوقــها هـو إتصـال التســبيح والتحميــد قال تعالى:

(وأصبر لحكم ربك فإنك بأعيننا ، وسبح بحمد ربك حين تقوم ومن الليل

فسبحه وأدبار النجوم) الطور / ٨٤ . ومن العبث أن يتصور أحد أن التسبيح والتحميد حركة شفتين ، واضطراب لسان !! كلا . إنه تفتح قلب واتضاح غاية ، وسفر نفس إلى بارئها ؛ فالليل والنهار خطوات سير ، ومراحل طريق ، وقول لاإله إلا الله هي الكلمة العليا وهي القطب الذي تدور عليه رحى الإسلام ، والقاعدة التي بنيت عليها أركان الدين ، وهي أعلى شعب الإيمان ، وإذا أحب الله إنسانا رطب بذكره لسانه ، وأنعس به جنانه ، ويسر له ما يردده إليه إن بعد ، وما يقيمه على الصراط إن شرد.

ومن هنا وجب أن نحول التسبيح من قول باللسان إلى شعور في القلب إلى رفعة في السلوك ، وأن يضبط المسلم مشاعره في السراء والضراء ، ويربطها بمشيئة الله وعن النبي صلى الله عليه وسلم قال : " لقيت إبراهيم ليلة أسرى بي فقال يامحمد أقريء أمتك منى السلام وأخبرهم أن الجنة طيبة التربة ، عذبة الماء وأنها قيعان وأن غراسها : سبحان الله والحمد لله ولاإله إلا الله والله أكبر " .

فالتسبيح والتحميد بكل أنواعه يوصل لرضا الله وجنته ونعيمها فعسن أبي هريرة رضى الله عنه قال: \_ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "كلمتان خفيفتان على اللسان تقيلتان في الميزان حبيبتان إلى الرحمسن: سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم " رواه البخار، ، وعنه أبسي ذر رضي الله عنه قال \_ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ألا أخبرك بأحب الكلام إلى الله ؟ إن أحب الكلام إلى الله : سبحان الله وبحمده رواه مسلم.

#### حسن الخطق

حسن الخلق هو عطية الله العظمى لعباده المؤمنين وهو صلة بين الله وبين العبد وأفضل المؤمنين إيمانا أحسنهم خلقا . قال عليه الصلاة والسلام " إن الله يحب معالى الأخلاق ويكره سفاسفها " . وقال أيضا : " خير ما أعطى العبد حسن الخلق ، وإن الله ليعطى العبد من الثواب على حسن الخلق كما يعطى المجاهد في سبيل الله ، يغدو عليه الأجر ويروح". ومن دعاء النبي صلى الله عليه وسلم في افتتاح الصلوات : " اللهم اهدني لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت وأصرف عنى سيئها إلا أنت "!! .

فحسن الخلق ملكة تبعث النفس على أفعال حميدة واكتساب شيم شريفة ، ومن علامات حسن الخلق أن يكون الإنسان كثير الحياء ، قليل الزلل ، قليل الأذى ، كثير الصلاح ، صادق اللسان ، قليل الكلام ، كثير الصلاح ، صادق اللسان ، قليل الكلام ، كثير العمل ، قليل الفضول ، برا ، وصولا ، وقورا ، صبورا ، شكورا ، راضيا ، حليما ، رفيقا ، عفيفا ، ليس لعانا ، ولا نماما ، ولا مغتابا ، ولا عجولا ، ولا حقودا ، ولا بخيلا ، ولا حسودا ، ويكون باشا ، هاشك يحب في الله ، ويرضى في الله ، ويغضب في الله !! . قال الحسن البصرى حقيقة حسن الخلق : " بذل المعروف ، وكف الأذى وطلاقة الوجه " . وقال عليه الصلاة والسلام " لكل دين خلق وخلصق الاسلام الحياء " وحسن الخلق دليل كمال الإيمان ، وقد فتح النبي عليه السلام بخلقه مثل ما فتح بسيفه ، وعبد ربه بأدبه كما عبده بصلاته وصومه ويبلغ المرء بحسن خلقه ما يبلغه بصلاته وصيامه ".

وإن الخلق الحسن ليذيب الذنوب كما تذيب الشمس الجليد .

إن المكارم أبواب مصنفة : فالعقل أولها ، والصمست ثانيسها ، والعلسم

ثالثها، والحلم رابعها ، والجود خامسها والفضل سادسها ، والصبر سابعها والشكر ثامنها ، واللين تاسعها ، والصدق عاشرها . وعن عائشة رضي الله عنها: "إن العبد ليبلغ بحسن خلقه درجة قائم الليل وصائم النهار".

ومن حسن الخلق مسلك من وردوا في قول النبي عليه الصدلاة والسلام سبعة يظلهم الله يوم القيامة يوم لا ظل إلا ظله ... وهم : " إمام عادل، وشاب نشأ في عبادة الله سبحانه وتعالى ، رجل قلبه معلق بالمساجد ، ورجلان تحابا في الله اجتمعا على ذلك وتفرقا عليه . ورجل دعته إمرأة ذات حسب وجمال فقال إنى أخاف الله رب العالمين ، ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما أنفقت يمينه ، ورجل ذكر الله خاليا ففاضت عيناه "

فهذه الأعمال والطاعات من حسن الخلق وهي أمور حميدة نبيله ينال عليها العبد ثواب الله ورضاه ، وهي عطية الله وفضله على عبده المؤمن ، إذ تبدر أفعاله وأعماله منبعثة من صفاته باخلاص لله ، وبنقاء وصفاء ، وضمير حي لا نفاق فيه ولا رياء ، بل تصدر عن حب لله عز وجل ، ورغبة صادقة في طاعته ولزوم ما أمر به ، واجتناب ما نهي عنه ، وعندما سئل الرسول صلى الله عليه وسلم عن حسن الخلق تلا قول الله تعالى : (خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجلهلين) الأعراف / ١٩٩ . ثم قال : "وأن تصل من قطعك ، وتعطي من حرمك ، وتعفو عمن ظلمك "!!

ومن حسن الخلق التقوى ؛ فالتقوى هي الزاد ، وفزادها يحيى المقلوب ويوقظها ، وأيضا هو زاد المغفرة من الخطايا ، الزاد المطمئن الددى يسكب الهدوء ، وزاد الأمل في فضل الله العظيم ، يوم تزيد الأزوار ، وتقصر الأعمال فتقوى الله تجعل في القلب فرقانا يكشف له متعرجات

الطريق ، وهو الحقيقة ككل حقائق العقيدة لا يعرفها إلا من ذاقها فعسلا قال تعالى : ( يأيها الناسُ إتقوا ربكم إن زلزلة الساعة شرى عظيم ) السحسج / ١ . وروى أبو هريرة رضى الله عنه قال : سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أكثر ما يدخل الناس الجنة فقال :

"تقوى الله وحسن الخلق ، واجتناب المنكرات " وأكرم الخلق عند الله أتقاهم قال تعالى : ( إن أكرمكم عند الله أتقاهم قال تعالى : ( إن أكرمكم عند الله أتقاهم وهدأه قال تعالى : والله سبحانه وتعالى مع المتقين برعايته وعونه وهدأه قال تعالى :

(إن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون) النحسل / ١٢٨ . وهسو سبحانه وتعالى ينجى المتقين من هول العذاب وهوانه يوم القيامة قسال تعالى : ( وينجسى الله الذين إتقوا بمفازتهم لا يمسهم السوء) السزمر/٦٠ . والله يغدق على المتقين خيراته وبركاته \_ قال تعللى: ( ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ) الأعراف / ٩٦ .

وقد جعل المولى عز وجل للمتقين من كل كرب فرجا ، ومن كلك من كلك ومن كلك ضيق مخرجا ويرزقك ضيق مخرجا لله مخرجا ويرزقه من حيث لا يحتسب ) الطلق ٣،٢ . والله يجعل أمر المتقيل دائما يسرا قال تعالى: (ومن يتق الله يجعل له من أمره يسرا ) الطللق على . والمتقون عند ربهم في موضع الإكرام والنعيم . قال تعالى (إن المتقين في جنات ونعيم ) الطور / ١٧.

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "طوبسى للأتقياء الأثرياء الذين إذا حضروا لم يعرفوا ، وإذا غابوا لم يفتقدوا ، قلوبهم مصابيح الهدى ، ينجون من كل غبراء مظلمة ".

وأتقل ما يوضع في الميزان يوم القيامة تقوى الله وحسن الخلق كما أخبر بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وأنشد أبو الدرداء يوما

يريد المرء أن يؤتسى مُناه ويابسى الله إلا ما أرادا يقسول المرء فائدتى ومالى وتقوى الله أفضل ما إستفادا والتقوى وحسن الخلق جُمَّاع الخير كله وهى خير مسا يستفيده المرء بعد الإيمان بالله تعالى ، والتقوى هي وصيسة الله فسي الأوليس

المرء بعد الإيمان بالله تعالى ، والنفوى هي وصيه الله قسي الاوتيان والآخرين ، وهي خير الزاد \_ قال تعالى : ( وتزودوا فإن خير السزاد التقوى واتقون يأولى الألباب ) البقرة / ١٩٧ .

وإن النفس البشرية لا ترتقى إلا حين تتعامل في كل أمورها مباشرة مع الله متجردة عن كل ما عداه ، وحين تستشعر تقواه وأن عينه علم خفايا الضمير وذات الصدور ، وتسنزع إليمه من محاباة الأقارب والمعارف في جميع الأحوال ، ويطلب الله سبحانه وتعالى التقوى في كل الأمور ويأمر بالعدل سقال تعالى :

(إن الله يأمـر بالعـدل والإحسان ) النحـل / ٩٠ .

والعدل ميزان الله في الأرض به يرد الله من الشديد على الضعيف من الصادق على الكاذب ، ومن المبطل على المحق . وبالعدل يصلعا الناس وهو من صفات تقوى الله . فلا تتبعوا الهوى أن تعدلوا ، واتقوا الله في عمل ونطق وفعل والهوى هو ما تميل إليه النفس ، والقرآن الكريم ينهى عن إتباع ما تميل له النفس فحب المال هوى ، وحب الأهل والاقربين هوى ، والعطف على الفقير في موطن الشهادة والحكم هوى، ومجاملة الغنى هوى ، والتعصب للعشيرة والدولة والوطن في موضلا الشهادة والحكم هوى ... ، وهذه كلها مما ينهى الله الذين أمنوا عن المؤمن بأن الله دائما رقيب عليه فتدفعه هذه المراقبة الدائمة لله السي من التقوى تشكل سلوكه. قال على كرم الله وجهه: " التقوى هى

الخوف من الجليل والعمل بالتنزيل ، والرضا بالقليل ، والاستعداد ليوم الرحيل ".

وبهذه المعانى السامية التى يتنوقها المؤمن من التقوى يحقق السهدف الذى خلق من أجله ، وهو عبادة الله والعمل بما أمر به وإجنتاب ما نهى عنه ، وتقواه في كل وقت وفي كل مكان . قال تعالى : ( ولأجر الآخرة خير للذين آمنوا وكانوا يتقون ) يوسف / ٥٧ .

# بسسر السوالسديسن

من أسمى الأعمال التي تتقع العبد وينال بها ثواب الله ولقد وصبَّى الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم بالبر بالوالدين ؛ لأن للأم والأب الفضك الأكبر نحو الأبناء سواء كانوا ذكورا أم إناثًا . فالوالدان يبذلان لوليدهما من أجسامهما وأعصابهما وأعمار هما ومن كل ما يملكان من عزيز وغال في غير تأفف ولا شكوى ، بل في نشاط وفرح وسرور ، و كأنهما اللذان يأخذان . فيجب على الأبناء أن يقدر وا ما قسام بــه الأب والأم نحوهم - فالأم التي حملت ثم ولدت ثم أرضعت ثم ربت وتعبت ، وسهرت الليالي في الصغر والكسبر للحفاظ علم، صحمة الأبناء ومستقبلهم، وعلى حياتهم بكل ما تملك من جهد وقوة ، وحنان وعطف في سبيل رعاية فلذة كبدها ، والأب الذي كافح وناضل وتعبب وفكسر ، و هرول يمينا ويسار ا بكل مكان بعيد وقريب ، للحصول عليه السرزق الذي قدر ه الله له لإنفاقه على أو لاده حتى كبيروا وطمان الأب والأم على حياتهم ومستقبلهم ، وأصبح كل منهم وقد نال مكانة في المجتمع ، وأصبح مسئولاً . ماذا تستحق منهم هذه الرسالة النبيلة السامية التي قـــام بها الوالدان؟ ألا تستحق الوفاء لـهما ، والبير بهما ، وطاعتهما ، والإحسان إليهما ، وذلك بإكرامهما والشفقة عليهما ، والتلطف بهما ، وتوقير هما ، وتعظيم شأنهما وخفض الجناح لهما ، وتكريمهما بالقول والفعل ، وعدم نهر هما وألا يؤثر الأبناء عليهما أحدا ، وعلى الأبناء أن يقدموا للوالدين من أنواع البر والإحسان وطاعتهما في كل ما يأمران به أو ينهيان عنه مما ليس فيه معصية شه ، وأن يقو لا لهما قولا حسنا مقرونا بالاحترام ، ولا ينبغي للولد أن يرفع يد والده عنه إذا ضربه لتأديبه، ومن شدد النظر إلى والديه لم يبر هما ومن أدخل عليهما حزنا فقد عقهما . قال الحسن البصرى : "حق الوالد أعظم وحق الوالدة ألزم " . والله سبحانه وتعالى حث في كتابه الكريم على بسر الوالديسن والإحسان إليهما . قال تعالى :

(وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحسانا) الإسسراء / ٢٣. وفي الحديث: "أول شيء كتبه الله في اللوح المحفوظ: بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن النبي عليه اله إلا أنا. من رضي عنه والداه فأناعنه راض) وقال النبي عليه المصلاة والسلام: "من أصبح وأمسى مرضيا لوالديه أصبح وأمسى له بابان إلى الجنة ". وقال أيضا العبد المطيع لوالديه والمطيع لرب العالمين في أعلى عليب "قال تعالى: (ووصينا الإنسان بوالديه إحسانا) الأحقاف / ١٥

وقال عليه الصملاة والسلام: "من حج عن والديه بعد موتهما كتب الشه له عتقا من النار ، ومن زار قبر والديه أو أحدهما كل جمعة غفر الله لله وكتب له براءة من النار " . وعن النبي صلى الله عليه وسلم قال : " من صلى ليلة الجمعة بين المغرب والعشاء ركعتين يقرأ في كل ركعة فاتحة الكتاب وآية الكرسي مرة ، وسورة الإخلاص والمعوذتين خمسس مرات فإذا فرغ استغفر الله خمس عشرة مرة وصلى على النبي خمسس عشرة مرة ، وجعل ثوابهما لوالديه فقد أدّى حقهما ولا يعلم ثوابهما الاالله ".

ولقد وصانا ربُّسنا أن تحسن إلى الوالدين في كل أطسوار حياتنا وفي كل لحظة تمر علينا من عمرنا ؛ لأن عقوق الوالدين مسن الكبائر ويعتبر من عق والديه جبارا شقيا . وهذه القصلة حكيت عسن موسسي عليه السلام تدل على فضل الله على من بر بأمه " لما خــرج موسى عليه السلام من أنطاكية يريد الشام تعب فأوحى الله إليه أن يأوى السي سفح جبل فیه عبد لی فاسأله شیئا ترکبه ... فوجده موسی یصلی فلم... فرغ قال موسى: يا عبد الله أريد شيئا أركبه فنظر العبد إلى السماء وإذا بسحابة سائرة فقال أيتها السحابة أنزلي وأحملي هذا العبد حيث يريد - فنزلت فركبها موسى عليه السلام . فقال الله ياموسي أتدري بسأى شيء أعطيته هذه المنزلة؟ قال لا يارب قال سبحانه وتعالى: سسالته أمُّه حاجة علند وفاتها فبادر إلى قضائها فقالت الأم \_ ياإلهي كما قضي حاجتي فأقض حاجته ، ولو سألني أن أقلب الخضير اء علي الغيراء لفعلت \_ أن فضل الله عظيم وثوابه جزيل على من يعمل لرضا والديــه قال تعالى: ( ووصينا الإنسان بوالديه حملته أمه وَ هـنا علــ و هــن وفِصاله في عامين أن أشكر لــــي ولـــوالديك إلــي المــصـــير) لقمان / ١٤.

ففي هذه الآية الكريمة يوصى الله سبحانه وتعالى الإنسان بوالديسه كما جاء أيضا بآيات أخرى ، ويحنه على أن يشكر الله سبحانه وتعسالى الذي أوجده وهو المنعم الأول ، وأن يشكر والديه المنعمين التاليين على ما قام به نحوه ، وأن مرجعه إلى الله إشارة إلى حقيقة الآخرة وسوف يحاسبه الله ويثاب على ما قدم في سبيل رضاء والسديه حيث ينفع رصيد الشطر المذخور فينال المرء الثواب ورضاء الرحمن .

ووصانا ربنا أن نحسن إلى الوالدين في كل أطوار حيانتا وحتى إذا ماتا فنترحم عليهما لنشعر دائما بالإنتماء إليهما لأنهما عملا الكثير فـــــــى

سبيل تربيننا ومستقبلنا فلا تكن عاقا وأعلم أن ما تفعله في أبائك يفعله أبناؤك فيك من بعد فكما تدين تدان.

## صلة الأرحام

الرحم: القرابة ، وصلة الرحم مشروعة ، وهـي تقـوى روابط المودة والحب ، والتمنى لتحقيق الآمال للأهل والأقارب ، وتشـد الأزر بين العشيرة والأهل ففي أى ظرف من ظروف الحياة يجد من يصل رحمه العون والمساعدة سواء مساعدة ماديـة أو بدنيـة مـن الأهـل والأقارب وعن أبي بكر رضى الله عنه قال قال رسـول الله صلـى الله عليه وسلم: "ما من ذنب أحرى أن يُعجل الله تعالى عقوبته في الدنيـا مع مال يدخر لصاحبه في الآخرة من البغي ، وقطيعة الرحـم "رواه أبو داود.

وتكون صلة الرحم بزيارة ذوي الأرحام ومعونتهم بالنفس والمسال ، هدية وصدقة وهبة وزكاة إن كانوا فقراء ، وفوائد الصلة أنها تبعد الحقد والضغينة وتدخل السرور والفرحة ، قال عليه الصدلاة والسلام : " أحب الأعمال إلى الله الإيمان بالله ثم صلة الرحم ، وقال لا يقبل الله أعمال قاطع رحم ".

وقال النبي أيضا " أسرع الخير ثوابا البر وصلة الرحم ". وعن عائشة رضي الله عنها قالت عن النبي عليه الصلاة والسلام: " الرحم شجنة من الرحمن من وصلها وصلته ومن قطعها بتته ".

وقال أيضا قال الله تعالى : " أنا الرحمن خلقت الرحم وشققت لها اسمما من اسمى فمن يصلها أصله ومن يقطعها أقطعه ، ومن بتها أبته " .

وسأل موسى عليه السلام ربه ... ,إن تباعدت عنى كيف أصلها قال سبحانه وتعالى (أحبب لها كما تحب لنفسك). وقال النبي عليه الصلاة

#### والسلام:

" توضع الرحم يوم القيامة لها حجية كحجية المغزل تكلم بلسان طلق ذلق فتقطع من قطعها وتصل من وصلها " .

وفي شريعتنا المطهرة تحصل الصلة بإرسال الهدية والسلام ، وصلة الأرحام من أهم ما دعا إليه الإسلام ، وأمر به الرحمن في كتابه الكريم مبينا أهميتها ، وثوابها لمن يفعل . قال تعالى : (والذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل ، ويخشون ربهم ويخافون سوء الحساب) . السرعد/٢١ .

وعن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " إن أعمال بنــــى آدم تعــرض على الله ليلة الجمعة ، ولا يقبل الله أعمال قاطع رحم " .

وفي الآية الكريمة التي سبق ذكرها إجمال ما أمر الله به أن يوصل يصلونه أي أنها الطاعة الكاملة لله سبحانه وتعالى ، والإستقامة الواصلة والسير علي السنة ووفق الناموس لا إنحراف ولا التواء أي الإستقامة المطلقة التي لا تلوى ، والطاعبة المطلقة التي لا تتفلت ، والصلة المطلقة لا تتقطع ومن هذه الطاعة لله صلة الأرحام بوصلة الأرحام لها طرق كثيرة منها بيادل الزيارات و و مديد المعونة والمساخة في كل الظروف والأحوال ، وليضا بإرمسال الخطابسات ، وأيضا الإتصال التليفوني . مما يحبب القلوب ، ويقرب النفوس ، ويشرح الصدور قال عليه الصلاة والسلام : "تهادوا تحابوا فإن الهدية تذهب وغر الصدور " وجاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ويظلمون ، وأحسن ويسيئون أفكافنهم بقال الرسول عليسه الصلاة والسلام : لا إذن تتركون جميعا ولكن جد بالفضل وصلهم فإنسه الن يزال معك ظهير من الله عز وجل ما كنت على ذلك " . وعن عبد الله يزال معك ظهير من الله عز وجل ما كنت على ذلك " . وعن عبد الله

بن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: " إن الرحم معلقة بالعرش وليس الواصل بالمكافيء ، ولكن الواصل الذى إذا قطعت رحمه وصلها " رواه البخاري .

# كفالة اليتيم

اليتيم هو من مات أبوه ولم يبلغ ، وكفالته تتمثل في العناية بـــاموره ، وتتمية ماله ، قال تعالى : ( ويسألونك عن اليتامى قل إصلاح لهم خير ) البقرة / ٢٢٠ .

وقال النبي عليه أفضل الصلاة والسلام: "أنا وكافل اليتيم في الجنية هكذا وأشار بإصبعيه السبابة والوسطى وفرج بينهما ". وفي الإحسان إلى اليتيم قال عليه السلام: إن أحب البيوت إلى الله بيت فيه يتيم يحسن إليه وإذا بكى اليتيم اهتز عرش الرحمن. وقال عليه الصلاة والسلام: "من مسح على رأس يتيم كان له بكل شعرة مرت عليها يده عشر حسنات ".

وعن أبي الدرداء أنه شكا قسوة قلبه إلى النبي عليه الصلاة والسلام فقال له: "ارحم اليتيم وامسح رأسه، وأطعمه من طعامك يلن قلبك !! "فالاهتمام باليتيم والرعاية له، وإعطائه الحب والحنان الذى فقده يجعله ينشأ نشأة صحيحة قويمة فيصير نافعا لنفسه ولوطنه، ولنا في رسول الله أسوة حسنة فقد تربى يتيما ورغم يتمه برزت فيه الرجولة الحقة، والشجاعة، وامتاز بالصفات الحميدة.

قال عليه الصلاة والسلام: "والذي بعثني بالحق نبيا لا يعذب يسوم القيامة من رحم يتيما". وفي الذكسر الحكيم دعسوة إلسسي الرحمة باليتيم قال تعالى: (فأما اليتيم فلا تقهر) الضحى / 9. وحكى أن رجلا كان كثير المعاصى فوجد يوما يتيما فكساه ثوبا فلمسا

كان تلك الليلة رأى في منامه كأن القيامة قد قامت وقد أمر به إلى النار فلما قرب منها إذا باليتيم يقول خلوا عنه فإنه كساني ثويا !! . فقسالوا : لم نؤمر بهذا . فإذا النداء من قبل الله تعالى خطسوا عنه كرامة لليتيم. قال تعالى : ( هل جزاء الإحسان إلا الإحسان ) الرحمن / ٢٠.

ونرى مما دعت إليه الآيات الكريمة ، والأحاديث النبوية الشريفة ، الحث على الاهتمام باليتيم من كل نواحي الرعايسة ، ويؤمس المسلم يقدسية كلام الله ، وبكلام رسوله فعليه أن يكون من السابقين لعمل الخير تجاه اليتامي حتى يفوز بثواب الله ورضاه وقربه لجنته . وقال بعسض المريدين : ما خفت الموت ، ولكن خفت ما وراءه ، وهذا هسو السوازع الديني الذي يهيمن على الإنسان ، ويمنعه من الإنحراف ، فسالمؤمن لا يقع في النفوب خوفا من الله وعقابه حيث يراه ، ويجتهد إلسي طريسق العمل الذي يرضي الله ، فالمسلم الحق يبغي الدار الآخرة ، فسلا يكسون ظالما ولا حاقدا ، ولا طلبا للمادة من أي طريق كان ، ولا يأكل أمسوال الناس ظلما ومنها أموال اليتسامي ، ولا يسسير فسي حياتسه بالتمويسه والتضليل ، بل يستقيم على طريق الخير لينال رضا الله وثوابه .

# الصبر على الابتلاء والسرضا بالقضاء

قال الله تعــالى: ( يأيــها الذيــن آمنــوا اصـــبروا وصـــــابروا) آل عمران/٢٠٠

والصبر هو حبس النفس على ما تكره تقربا إلى الله ، ولا شيء يعسالج الهموم إلا الصبر . فالصبر مفتاح الفرج وشفاء الصدور فسي التسليم الممقدور ، وتمام الصبر أن يكون كما قال الله تعالى في كتابسه الكريسم : (والذين صبروا إبتغاء وجه ربهم وأقاموا الصلاة ، وأنفقوا مما رزقنسلهم سرا وعلانية ويدرءون بالحسنة السيئة أولئسك لسهم عقبسى المدار)

#### الرعدد/٢٢ .

سأل النبي عليه الصلاة السلام طائفة من أصحابه: من أنتم ؟ قلاوا: مؤمنين . قال عليه الصلاة والسلام: وما علامة إيمانكم ؟ قالوا: نصبر على الرخاء ، ونرضى بمواقع القضاء " .

ولا بد من الصبر على الكيد بشتى صنوفه ، والصبر على بعد الشقة، والصبر على انتعاش الباطل ، والصبر على طول الطريــق الشائك ، والصبر على البــلاء ، والصبر على البــلاء ، والصبر على حوادث الزمان ، والصبر لإنجاز الأعمال ، والصبر على ضلال القلوب وشقــلـة العناد ، ومضاضة الإعراض !! .

قال تعالى: (سلامٌ عليكم بما صبرتم فنعم عقبى الدار) الرعد/٢٤. فالصبر يعود الروية بالأمور فالصبر يعود الروية بالأمور والأشياء، ويُعود الالتزام، ورضاء الرحمن وبه ينال الثواب والجزاء. قسال تعالى: (إنما يُوفى الصابرون أجرهم بغير حساب) الحزمر/١٠. ومن يقابل المصيبة بالصبر، والجلد، والإيمسان بالشوائه لا إله إلا هو، وإنا لله وإنا إليه راجعون ...، فهذا هو المؤمن الحق.

قال موسى عليه السلام: ياإلهي . أي منازل الجنة أحب إليك ؟ قال حظيرة القدس . قال موسى ومن يسكنها ؟ قال سبحانه وتعالى أصحاب المصائب الذين إذا ابتليتهم صبروا ، وإذا أنعمت عليهم شكروا ، وإذا أصابتهم مصيبة قالوا إنا لله وإنا إليه راجعون !! . وقال عز من قال : ( ولنبلونكم بشيء من الخوف والجوع ونقص من الأموال والأنفس والثمرات وبشر الصابرين ) السبقرة / ١٥٧.

والصبر من أسمى صفات الإيمان لأنه يعود الحلم ، وكتم الغيظ والحمد والرضا على البلاء ، والتسليم بقضاء لله ، والاستسلام لمشيئته ،

والحامدون الذين تنطوى قلوبهم على الإعتراف للمنعم بنعمه ، وتلهج ألسنتهم بحمد الله في السراء والضراء . ففي السراء للشكر على ظها النعمة ، وفى الضراء للشعور بما في البلاء من الرحمة ، حين يدرك القلب المؤمن أن الله الرحيم العادل ما كان يبتلى المؤمن إلا لخير يعلمه مهما خفي على العباد إدراكه ، والرضا والاقتاع ، والصبر على تكاليف الميثاق ، من عمل وجهاد ودعوة واجتهاد .

قال موسى عليه السلام: ياإلهي دُلسني على أمر فيه رضاك حتى أفعلمه فأوحى الله تعالى إليه: "رضائي في رضاك بقضائي ".

والرضا أعلى من الصبر درجة ؛ لأن من رضى صبر . قال تعالى: (ورضوان من الله أكبر ) . كذلك رضاء العبد عن ربه أكبر من سلسائر الطاعات \_ قال النبي صلى الله عليه وسلم : " إذا أحب الله عبدا ابتلاه فإن صبر اجتباه فإن رضى اصطفاه " . قال تعالى : ( ما عِدَكُمْ يَنقَد دُوما عِندَ الله بَاق ولنَجْ رَين الدِّين صبروا أجرهم يأحسَ مسا كاثوا يعملون ) النحل / ٩٦ .

فالصبر إخضاع النفس وإعدادها لتحمل المكاره ، والمشاق حتى تسهل عليها الطاعات . قال تعالى : ( واستعينوا بالصبر والصلاة إنَّ الله معَ الصايرينَ ) البقرة / ١٥٣ . فمن صبر على فرائس الله فله ثلاثمائة درجة . ومن صبر على ما حرم الله فله ستمائة درجة . ومن صبر على المصيبة فله تسعمائة درجة .

فالإيمان بالله وقدرته يستازم الإيمان بقضائه وقدره، وحكمته، ومشيئته فمن عرف الله في الرضا عرفه الله في الشدة، ومن صبر ورضي بالقضاء نال رضا الرحمن وجنته، عن أبي يحيى صهيب بنن سنان رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "عجبلاً لأمر المؤمن إن أمره كله له خير وليس ذلك لأحد إلا للمؤمن، إن

أصابته سراء شكر فكان خيرا له ، وإن أصاببته ضراء صبر فكان خير ا له ) " رواه مسلم.

#### التتواضع ونبذ الكبر

يعد التواضع ومجانبة الكبر من أسمى الخصال التي ينبغي أن يتحلى بها المؤمن ، وهى من أبرز القيم التي حث عليها ديننا الحنيف ، إذ حرص على تنقية النفوس من الأدران والنقائص ، والخلال المنبوذة ، والصفات القبيحة ، ومن الأخلاق المذمومة التي حرص الإسلام على تتقية نفوس أهله منها خلق الكبرياء ومن ثم نهى عن كل ما يفضي إلى حلول الكبر في قلب الإنسان .

فالعظمة شه وحده ، والكبرياء شه وحده ، وما اتصف إنسان بالتواضع في القول والعمل ، وفي أفعاله إلا فاز بتيسير أموره بعسون الله وسنده وأيضا حب الناس له . وما زاد الله عبدا بعفو إلا عزا وما تواضع أحسد شه إلا رفعه الله ، وإذا أردنا النجاح في حياتنا فلنحسارب الغرور فسي واقعنا . قال تعالى : ( والله لا يُحِبُ كُلُّ مُختَالٍ فَحُور ) الحديسد / ٣٢ . وقال عز من قائل : ( ولا تُمش في الأرض مرحا إنَّكَ لنْ تَخسرق الأرض ولنْ تَبْلغَ الحِبالَ طولا ) الإسراء / ٣٧ .

وقال النبي عليه الصلاة والسلام: "لا يدخل الجنة من في قلبه متقال ذرة من كبر ". وقال أيضا: "من تواضع شديرفعه الله درجة حتى يجعله في أعلى عليين ، ومن تكبر على الله درجة يضعه الله درجة حتى يجعله في أسفل سافلين "

وصلاح القلب في أربع خصال : النواضع شه ، الفقر إلى الله ، الخـــوف من الله والرجاء شه .

أى لا يدخل الكبر مع صاحبه الجنة بل يخرج منها في عرصات القيامة

بما يحصل للعبد من الأهوال والتوبيخ في ذلك اليوم إذ أوسرت جهنم بالمتكبرين والمتجبرين والمتكبر هو المتعاظم بما ليس فيه .

وأوثرت الجنة بالضعفاء وهو من يتبرأ من حوله وقوته ويتمسك بحول الله وقوته ولنا في تواضع الرسول أسوة حسنة فالنبي عليه الصلاة والسلام المر أصحابه في سفر بذبح شاة فقال رجل على ذبحها، وقال آخر على سلخها ، وقال النبي عليه الصلاة والسلام وعلى ض جمع الحطب "

وعن تواضع عمر بن الخطاب أمير المؤمنين

قال عروة بن الزبير رضى الله عنهما (رأيت عمر بن الخطاب على عاتقه قربة ماء له فقلت يا أمير المؤمنين لا ينبغى لك هاذا ؟ فقال عمر لما أتانى الوفود سامعين مطيعين دخلت نفسى نخوة (أى أعجاب بنفسه) فأردت أن أكسرها )

رحم الله المتواضعين من أمة محمد عليه الصلاة والسلام

فالإنسان حين يخلو قلبه من الشعور بالخالق القاهر فوق عبده تأخذه الخيلاء بما يبلغه من ثراء أو سلطان أو قوة أو جمال ولو تذكر أن مسا به من نعمة فمن الله ، وأنه ضعيف أمام حول الله وقوته لطسامن مسن كبريائه ، وضعف من خيلائه ، ومشسى على الأرض هونا لا تيها ولا مرحا.

فالإنسان ضعيف قوى بقوة الله . عزيز بعزة الله ـ كريـــم بروحــه الذى نفخه الله فيه ليتصل به ، ويراقبه و لا ينساه .

والتواضع الذى يدعو إليه القرآن \_ أدب مع الله ، وأدب مسع النساس ، وأدب مع نفسى ، وأدب إلا صساحب وأدب مع نفسى ، وأدب إجتماعى ، وما يترك هسذا الأدب إلا صساحب خيلاء فارغ القلب صغير الإهتمامات يكرهه الله لبطره ، ونسبانه نعمت ويكرهه ألناس لإنتفاشه وتعاليه .

وأيضا من المتكبرين من ينفقون أموالهم رئاء الناس فخرا واختيالاً وتظاهرا \_ كل هذه الصفات الذميمة من الفخر والخيلاء مكروهة عند الله وعند الناس \_ قال الحسين بن على رضى الله عنهما : " ما دخل قلب رجل شئ من الكبر الانقص من عقله بقدر ذلك "

والمتواضعون أولئك المهتدون بالقرآن وآياته الموقنون بالآخرة المفلحون في الدنيا والآخرة لأنهم بما في قلوبهم من تفتح وشفافية يدركـــون فــي كتاب الله مراميه وأهدافه الحكيمة .

قال النبي عليه الصلاة والسلام: " إن العُجب يأكل الحسنات كما تسأكل النار الحطب "فليس الخير أن يكثر مالك وولدك، ولكن الخير أن يكثر علمك وحلمك وتواضعك شه وإذا أحسنت حمست الله، وإذا أسات استغفرت الله.

وكان النبي عليه الصلاة والسلام أشد الناس تواضعا وأسكنهم في غسير كبر \_ فيأتى ضعفاء المساكين ويزورهم ويعود مرضاهم ، ولا يلنف أن يمشى مع المسكين ، والعبد حتى يقضى لهم حوائجهم فكان عظيما بتواضعه ، ولكن في عزة وكرامة في غير ضعف أو إستكانة \_ تسم أفعاله عن نفس طيبة ليس عنده مكر ولا دهاء ولا عجب ولا خيلاء \_ فعلينا أن نتجمل بخلقه وننسج على منواله ونترسم خطاه .

ولو وقف الإنسان لحظة يرقب ما خلصق الله في السموات والأرض ويستعرض هذا الذى لا يحصى مسن الأنواع والأجناس والهيئات والأحوال ، والأوضاع والأشكال ، وخلقها وتكوينها على هذا النصو العجيب الذى يدل على القدرة ومظاهر الإبداع ، ومعجزات الخلق المعروضة للأنظار والاسماع . فيُحدُ من كبريائه ، ويؤمن بأن العظمة شه وحده والكبرياء شه وحده . قال تعالى : (وله الكبرياء في السموات والأرض وهو العزيز الحكم ) الجائية / ٣٧ .

فلا بد للإنسان أن يعرف ما هو ومن خلقه ومن أنعم عليه بهذه النعسم ويؤمن أنه مخلوق ضعيف ذليل لله الذى خلقه وأنعم عليه بما هو فيه من نعم فيتواضع في أقواله وأفعاله ومظهره ، ويجتهد بفعل الخيرات بسهذه الصفة الحميدة التى هى من أسمى وأبرز سلوكيات الإسلام فينال تسواب الله ورضاه وجنته ونعيمها.

#### السوفساء بسالسوعسد

يعد الوفاء بالوعد أمارة على حسن إسلام المتخلق به وحفظه للعهد ؛ وهو دليل على أن المتحلي بهذه الصفة جدير بحفظ ما ائتمنه الله عز وجل عليه، وفي القرآن الكريم والهدي النبوي الشريف ما يؤكد الحث على الوفاء بالعهد ، وهو يشمل الوفاء بما تعساقد عليه المسلم والتزم به مع الناس . قال تعالى : ( يَاأَيُّها الذينَ آمَنوا أوقهو بالعقود ) المسائدة / ١ . والوفاء بالوعد من أكمل الخصال ، وبه تكسون الثقه بين الأفراد والجماعات فترتبط برباط المودة والمحبة وهذا هو الإسلام .

وخلف الوعد من صفات المنافقين . والإسلام يؤصل خلق الوفاء بالوعد في نفس كل مسلم ومسلمة ، ويعتبر هذا الخلق العالى أكثر دلالة على صحة الإيمان وإخلاص القلب والنية لـقال تعالى : (وأوقسوا يالعَهْدِ إِنَّ العَهْدَ كَانَ مَسْلُولًا) الإسراء / ٣٤.

وجاء العهد في النظم القرآني مضافا إلى الله سبحانه وتعالى فاكتسب الجلالة والقدسية والإحترام ووجب الوفاء به مسهما تكن الظروف والأحسوال قسال تعالى: (وأوقسوا يعسهد الله إذا عاهدتسم السنحسل ١٩١ . فحسن إسلام المرء لا تؤكده العبادات التي يقوم بسها فحسب ، وإنما يؤكده تمثله لتعاليم الإسلام وقيمسه وأخلاقه ، ومن أبرزها الوفاء بالوعد . وقد أخذ الفقهاء من هساتين الآيتيسن وغير همسا

بالقرآن الكريم وجوب الوفاء بالعهد والعقد ــ وهو ما يلتزم بـــ المــرء نحو الآخـــر .

ولقد إعتبر القرآن الكريم الوفاء بالعقود والعهود من الفرائض المفروضة على كل مسلم حتى ولو كانت العقود والعهود مع غير المسلمين ، والدليل على ذلك لما أمر الله تعالى رسوله صلى الله عليه وسلم بالبراءة من عهود المشركين في أول سورة التوبة استثنى من ذلك الذين لم ينقضوا عهدهم مع رسول الله صلى الله عليه وسلم . حيث قال تعالى : ( إلا الدين عاهدتم من المشركين ثم لم يتقصوكم شيئاً وله يُظاهِرُوا عليكُم أحدا فأتموا إليهم عَهدهِم إلى مُدتيهم إن الله يُحبُ المُتقينَ) الستوبة / ٤ .

وقد جعل الإسلام حكم القتل الخطأ للمسلم وذي العهد واحداً ؛ فأوجب الدية والكفارة على القاتل في الحالتين قال تعالى : (وَمَن قَتَلَ مُؤمنِ الله خَطأُ فتحريرُ رَقبةٍ مُؤمنةٍ ودية مُسَلِّمة إلى أهله ) النساء / ٩٢ .

وقد بالغ الإسلام في احترام العهد مبالغة لا نجد لها نظيرا في أى تشريع وضعى حيث أوجب على المسلمين احترام العهد الذى يعطيه أى رجل من المسلمين حرا كان أو عبدا حفث لأ إذا عاهد أدنى المسلمين منزلة في المجتمع غير المسلمين من المحاربين نفذ عهده ووجب على الجميع احترامه ولا يجوز لأحد من المسلمين نقضه . قال عليه السلام " المسلمون تتكافأ دماؤهم ويسعى بذمتهم أدناهم " . فالوفاء بالعهد من أسمى صفات المسلم الذى يعمل ويجتهد بتطبيق ما جاء به كتاب الله وما حثت عليه السنة في كل أمور حياته ولو كان في ذلك مشقة عليه فهو المؤمن حقا فشريعتنا واضحة جليه تبير قلب المؤمن وتشرح صدره إذا عمل بها وينال ثواب الله وجنته قال تعالى : (وأن وتشرح صدره إذا عمل بها وينال ثواب الله وجنته قال تعالى : (وأن

# المداومة على التوبة

لقد جعل ربنا عز وجل التوبة ملاذا آمنا ، وملجأ حصينا يحتمى به المذنب الذى يعترف بذنبه ، ويؤمل في عفو ربه ، نادما على فعله ، غير مصر على خطيئته ، فهو يلوذ بحمى الاسستغفار ، ويتبع السيئة الحسنة ، فيكفر الله عنه سيئاته ويرفع درجاته . قال تعالى :

(ياأيها الذين آمَنُوا تُوبُوا إلى الله تَوْبة نصنوحاً) التحريم / ٨.

والتوبة هي منارة السالكين ، الذين يجتهدون لبلوغ حمى ربهم ، ويلوذون بكنفه ، كما أنها باب الفلاح والهدايسة ، والمدخل الصحيح للعبادة للإخلاص في العبادة ، الندم على ما فعله الإنسان مما يغضب الرحمن ، وكثرة التوبة تخفف الذنوب وتحيي الضمير ، وتوقظ الغفلان، والإنسان يتوب مخافة من الله وبتذلل إلى الله بالرجاء أن يقبل توبت ويعفو عنه ، ويرزقه العصمة من الزلل ، ويمن عليه بالسداد والاستقامة على طريق الطاعة . قال تعالى : (وهو الدى يقبل التوبة عن عباده ، ويعشو عن السيّات ، ويعلم ما تقعلون ) الشورى / ٢٥ .

والتائبون هم العائدون إلى ساحة مولاهم من تخبطات الشيطان ، وهم المستغفرون النادمون على ما فرطوا فيه ، السائلون الله الهداية وحسن العاقبة .

والتوبة طهارة وصلاح ؛ لأن الله عز وجل لا يغلق في وجه الإنسان الضعيف الضال باب التوبة ، ولا يلقيه منبوذا حائرا في التيه ولا يدعه مطرودا خائفا من المآب ، ففتح له هذا الباب لتلقاه برحمته ، ويمكنه من أن يفيء إلى الحمى الآمن ويتسوب إلى الكنف الأمين !! . قال تعللى : ( فسبح بحمد ربك واستغفره إنها كان توابا ) النصر / ٣ .

وعفو الله تعالى عن العصاة من عباده المؤمنين مامول بالتوبة الصادقة النصوح، وبالإستغفار عن كل ما سلف من المعاصى

والذنوب، وبالعودة إلى رحاب الطاعسة والإمتثسال لله رب العسالمين ، ومصداق ذلك في قوله تعالى : ( ومن يعمل سوءا أو يظلم نفسمه شم يستغفر الله يجد الله غفورا رحيما ) النساء / ١١٥ .

فالاستغفار يستنزل به الرزق والغيث قال تعالى : ( ويا قوم استغفروا ربكم ثم توبوا إليه يرسل السماء عليكم مدرارا ويزدكم قوة إلى قوتكـم ) هـــود / ٥٢ .

وقال تعالى: ( فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفارا يرسل السماء عليكم مدرارا ويمددكم بأموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكسم أنهارا ) نسوح / ١٠-٢.

فالإنسان كثيرا ما ينساق إلى مغريات الحياة ، وداعيات السهوى والله سبحانه وتعالى فتح أبوابه لكل التائبين المستغفرين ، وهو سبحانه يبسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل ويبسط يده بالليل ليتوب مسيء النسهار ، والتوبة واجبة من كل المعاصمي والذنوب لقوله تعالى : ( وتوبوا إلى الله جميعا أيها المؤمنون لعلكم تفلحون ) السنور /٣١ .

ومن ظن أن ذنبا لا يتسع لعفو الله فقد ظن بربه ظن السوء ، فكم من عبد كان من إخوان الشياطين فمن الله عليه بتوبة محت عنه ما سلف فصار صواما قواما ؛ لأن التوبة هي النور الذي يمحو ظلمات العصيان، فيرجع العبد إلى نور الرحمن ، ولذا كانت التوبة مفتاح كل فلاح ، ومن تدنس بشيء من قندر المعاصي فلسيبادر بغسله بماء التوبة والاستغفار، فإن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين وإن العبد إذا اتجه إلى ربه بعزم صادق وتوبة نصوح نال رضاء الله وثوابه .

والتوبة النصوح: هى الندم بالقلب ، والاستغفار باللسان ، والسترك بالجوارح، وإضمار التائب ألا يعود إلى مقارفة الذنب مرة أخرى ، والتوبة من الذنب والندم على فعله يخفف عقابه ، وكثرة التوبة تمصو

السيئات والخطايا ــ فطرق الضلال كثيرة ، وطريق الحق واحد .

جاء في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " من قال حين يفرغ من وضوئه: اللهم اجعلني من التوابين ، واجعلني من المتطهرين، واغفر لي إنك على كل شيء قدير . وجبت له الجنة ، وغفرت له ذنوبه ولو كانت مثل زبد البحر " وخير الخطائين التوابون ، والله سبحانه وتعالى بعباده ودود رحيم .

قال تعالى : ( واستغفرو ربكم ثم توبوا إليه إن ربي رحيم ودود ) هـــود / ٩٠ .

قال رجل لابن مسعود: "عملت ذنبا فهل لي من توبة ؟ فأعرض عنه ثم التفت إليه فرأى عينيه تذرفان بالدموع فقال له : إن للجنة ثمانية أبواب تفتح وتغلق. إلا باب التوبة فإن عليه ملك موكل لا يغلقه إلا يسوم القيامة فلا تيأس من رحمة الله "

وقد سعد آدم لأنه اعترف بذنبه ورأى أن التوبة واجبة فتاب إلى ربه وتواضع ولم يبأس من رحمة الله ، فالخوف مسن الله وحده ، وعدم الخوف ممن سواه ، والتوبية ، والمحاسبة ، والمراقبة ، والتفكر ، والإخبات ، والذل ، والزهد والورع ، وتعظيم حرمات الله ، والتواضيع ، والافتقار إلى الله ، والغنى عن الخلق ، وكف القليب عن المحرمات .... كل هذه عبادات عسى الله أن يمن علينا بصلاح قلوبنا ، وتزكيسة نفوسنا ، وأن يهدينا دائما إلى التوبة والاستغفار طمعا في رضاه وجنته ونعيمها !! .

وربنا الرحيم بعباده لا يرضى عن العسائر السهابط المصر على المعصية وإنما يقبل عثرة الضعيف ليستجيش في النفس الإنسانية الرجاء في مغفرة الله عز وجل ( ومن يغفر الذنوب إلا الله ) . قال تعالى : (وإنى لغفار لمن تاب وآمن وعمل صالحا ثم اهتدى ) طهد / ٨٢ .

فمثلا الفاحشه أبشع الذنوب وأكبرها ولكن سماحة الدين لا تطرد من يهوون إليها ولا تجعلهم في ذيل القافلة ، وذلك بأن يذكروا الله ويتوبوا إليه ويستغفروا لذنوبهم وألا يصروا على ما فعلوا وهم يعلمون أنه الخطيئة ، وأن يكونو في إطار العبودية لله ، والاستسلام له في النهايسة فيظلوا في كنف الله وفي محيط عفوه ورحمته وفضله .

والتوبة من الذنوب لها ضوابط وأحكام: فإذا كانت المعصبة بين العبد وربه فشروطها: أن يقلع عن المعصبة ، وأن يندم على فعلها ، وأن يعزم إلا يعود إليها أبدا . فالحياة الدنيا ما هي إلا ليهو وتفاخر وسراب خداع وهي في كل الأحوال زائلة والحياة الآخرة هي الباقية ، والأعمال الصالحات من توبة واستغفار وذكر لله ومخافة ليه سيحانه وخشيته ... هي الطريق الصحيح لرضا الله عن عبده وينال العبد على فعلها الجزاء والثواب وهي الطريق إلى جنة عرضها السموات والأرض . ومن رجع عن ترك الصلوات واتباع الشهوات فإن الله يقبل توبته ويحسن عاقبته ، ويجعله من ورثة جنة النعيم ؛ لأن التوبة تجُبُّ ما قبلها !! . وفي الحديث التائب من الذنب كمن لا ذنب ليه ؛ ولهذا لا ينقص هؤلاء التائبون من أعمالهم التي عملوها شيئا ، ولا قوبلوا بما عملوه قبلها فينقض لهم مما عملوه بعدها ؛ لأن ذلك ذهب هدرا . وهذا من كرم الكريم وحلم الحليم سبحانه وتعالى .

والله سبحانه وتعالى وعد عباده الذين يعملون الصالحات ويتوبسون مسن قريب الجنة قال تعالى : ( جنّات عَسدن التّي وعَسدَ الرّحمن عبسادة بالغَيب إنّه كان وعسده مساتسيسا ) مسريم ٦١ . أي أن الجنسات التي يدخلها التاثبون من ذنوبهم هي جنات عدن أي إقامة دائمسة طيبة التي وعد الرحمن عباده بظهر الغيب ، أي هي من الغيب الذي يؤمنسون به ، وذلك لشدة إيقانهم ، وقوة إيمانهم والنسدم على فعل المعاصى

والإسراع إلى التوبة والتذلل لله سبحانه وتعالى لقبول التوبة فينالوا ما وعدهم ربهم به . وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال \_ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : " من تاب قبل أن تطلع الشمس من مغربها تاب الله عليه " رواه مسلم .

وعن عبد الله بن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : " إن الله عز وجل يقبل توبة العبد ما لم يغرغو " رواه الترمذي .

#### كثرة الصدقات

حث الإسلام على الصدقات وجاء ذلك بآيات كثيرة في القرآن الكريم موضحة من تجب عليهم الصدقات ، وللصدقات فوائد كثيرة لفاعلها ومُجزلها فهى تصونه من مكاره الدنيا وتقربه لله سبحانه وتعالى .

قال تعالى : ( إِنَّمَا الصَّدَقَ الرَّقَابِ والْقَارِمِينَ والْمُسَكِينِ والْعَامِلِينَ عَلَيْهَا والسَمؤُلُفَةِ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرَّقَابِ والْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ الله وابَ السَّبِيلِ قَريضنَة مِنَ الله ، والله عَلَيمٌ حَكِيمٌ ) الستوبة ، ٢ . وقال في آيسة أخرى مخاطبا رسوله صلى الله عليه وسلم : ( حُدْ مِن أَمُوالُهُمْ صَدَق تُطهرُهُم وتُزكِهمْ يها ) الستوبة ١٠٣ .

وليست الصدقة بالمال وحده ولكن لها أبواب أخرى منها: ذكر الله عز وجل، والثناء عليه بما هو أهله، وأن تلقى الناس بوجه طلق، وأن تميط الأذى عن الطريق، وأن تعين ذا الحاجة، وأن تغيث الملهوف ... وغيرها كثير. قال عليه الصلاة والسلام: "كل امريء في ظل صدقته حتى يقضى بين الناس، وإن الصدقة لتطفيء عن أهلها حر القبور، ويستظل المؤمن يوم القيامة في ظل صدقته "!! رواه الطبرانى. وقال عليه أفضل الصلاة والسلام: "هل أدلكم على صدقةة

يحبها الله ورسوله ؟ أن تصلح بين الناس إذا تباغضوا وتفاسدوا ، وكل الكذب يكتب على بني آدم إلا رجل كذب بين رجلين يصلح بينسهما ". وقال عليه الصلاة والسلام أيضا: " من أصلح بين الناس أصلح الله أمره وأعطاه بكل كلمة تكلم بها عتق رقبة ، ورجع مغفورا له ما تقدم من ذنبه ".

قال تعالى: ( لاخير في كثير من تجواهُ مَ إلا مَ من أمر بصدق أو معروف أو إصلاح بين النّاس ومسن يقعل ذلك إيتغاء مرضات الله فسوف نؤتيه أجرا عظيما ) المنسساء / ١١٤. وقال عليمه السلام لعائشة: " يا عائشة لا تردي مسكينا ولو بشق تمرة ، وأحبي المساكين وقربيهم فإن الله يقربك يوم القيامة "!!. وقال أيضا:

"بادروا بالصدقة فإن البلاء لا يتخطاها " فالصلاة نــور ، والصدقـة برهان ، والصبر ضياء ، والكلمة الطبية صدقة وهي لا تكلف جهدا ولا مشقة ، ويستطيع الإنسان أن يقولها بيسر ودون كلفة أو عناء . وقال عليه أفضل الصلاة والسلام من تبسم في وجه غريب فهي صدقة وأيما مؤمن أطعم مؤمنا على جوع أطعمه الله من ثمار الجنة وأيما سقى مؤمنا على خوع أطعمه الله من الرحيق المختوم يوم القيامة ، وأيما مؤمن كسا مؤمنا كساه الله من حلل الجنة " .

وقال عيسى عليه السلام: "استكثروا من شيء لا تأكله النار. قيل: مطهو ؟ قال: المعروف فالمعروف صدقة ". وقال عليه الصلاة والسلام: "عليك بالصدقة فإن فيها ست خصال ثلاث في الدنيا وثلاث في الآخرة: ففي الدنيا حتزيد الرزق، وتزيد المال، وتعمر الديسار. وأما في الآخرة: فتستر العورة وتسير ظلا فوق الرأس، وسترا من النار ". وقال عليه الصلاة والسلام: "اغتموا دعوة السائل عند فرحة قلبه بالصدقة "والصدقة أربعة أحرف هي:

(ص دق ه)

فالصاد : تصون صاحبها من مكاره الدنيا والآخرة .

والدال : تدل على طريق النجاة .

والقاف : تقرب المتصدق إلى ربه عز وجل .

والهاء : تهديه إلى الأعمال الصالحات .

قال عليه الصلاة والسلام: "يا أمة محمد والذي بعثتي بالحق نبيا لا يقبل الله صدقة من رجل له قرابة محتاجون إلى صلة ، ويصرفها إلى غيرهم والذي نفسي بيده لا ينظر الله إليه يوم القيامة ". وصدقة السر أفضل لأنها تطفيء غضب الرب ، ومن السبعة الذين يظلمهم الله فسي عرشه رجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ما أنفقت يمينه ". وقال صلى الله عليه وسلم: " من مشى في حاجة أخيه المسلم كتسب الله له بكل خطوة سبعين حسنة ومحا عنه سبعين سيئة ". وقال أبضاء النار ".

فالصدقات سيبل إلى رضوان الله وجنته . فعلى المؤمن إن يعمل بمـــا جاء بكتاب الله ويقتدى بسنة رسوله وأحسن الصدقات صدقة عن ظــــهر غنے. .

قِالَ عليه الصلاة والسلام : "داووا مرضكم بالصدقة ، وحصنوا أموالكم بالزكاة " .

والصدقة أقسام: صدقتك على نفسك ، وصدقتك على غيرك . فأما صدقتك على غيرك . فأما صدقتك على نفسك فحملها على أداء حقوق الله ومنعها من مخالفة أموه وقصر يدها عن أذية الخلق ، وصون خواطرها وعقائدها عن السوء . وأما صدقتك على الغير فصدقة بالمال ، وصدقه بالقلب ، وصدقة بالبدن . فصدقة المال بإنفاق النعمة ، وصدقة باليد بالقيام بالخدمة ، وصدقة بالقلب بحسن النية .

#### ترك الحقد

الحقد من أسوء الصفات التى يتصف بها الإنسان ، وهسى الحسد وإستكثار نعم الله على الغير التى أنعم بها على عباده ، وأيضال الله وإستكثار نعم الله على الغير التى أنعم بها على عباده ، وأيضاله ، و لا يتصف بصفة الحقد يكون غير راض عن نفسه بما قسم الله له ، و لا يشعر بالقناعة بما عنده فيعيش تعسا غير مطمئن النفس ، ومهما أعطى لا يقنع ودائما بصره وقلبه ونفسه على ما عند غيره ، وتلك خصلة نميمة لأنها تولد الضغينة والكراهية ، وتساتازم سهخط الله سبحانه وتعالى على الحاسد الحاقد ؛ لتمنيه زوال نعم الغير التى أنعم الله بها على عباده .

فالمسلم المؤمن الذى يتصف بصفة القناعة ، والرضا بما قسمه الله له من الرزق والعيش فلا يدخل قلبه الحقد على أحد مسن عبد الله ، ولا يتمنى لأخيه في الله زوال نعمه التي أنعم الله عليه بها فيعيش في سلم واطمئنان وسعادة ويفوز برضا الله .

حكى أن رجل كلما مر من أمام الرسول عليه الصلاة والسلام يقول: هذا رجل من أهل الجنة . فأحب رجل آخر أن يعرف ماذا يفعل هذا الرجل من عبادات حتى فاز بهذه الدرجة ، فذهب ليستضيفه وبات عنده فوجده يفعل كما يفعل هو من عبادات . فسأله لماذا يخبرك النبي بهذا ؟ فقال إنى أبيت وليس في قابى حقد لأحد من عباد الله !! .

فأغنى الناس من قنع بما تيسر ، وأصبرهم من صبر على فأقته . قال عليه الصلاة والسلام: " إياكم والحسد فإن الحسد يأكل الحسات كما تأكل النار الحطب " . وقال أيضا : " لا يزال الناس بخير ما لحم يتحاسدوا " . وقال أبو ذر يارسول الله أوصني . قال الرسول عليه الصلاة والسلام : " أوصيك بتقوى الله فإنه رأس الأمر كله . فقال أبوذر : يا رسول الله زدني . قال الرسول عليه الصلاة والسلام عليك

بتلاوة القرآن فإنه نور لك في الأرض ، وذكر لك في السماء . قال أبو ذر : يا رسول الله زدني . قال الرسول لا تخف في الله لومة لائم . قال أبو ذر : يارسول الله زدني . قال الرسول : عليك بطول الصمت فإنه مطردة للشيطان وعون لك على أمر دينك ، قال أبو ذر يا رسول الله زدني حقال الرسول : أنظر إلى من هو تحتك ، ولا تنظر إلى من هو قوقك فإنه أجدر أن لا تزدري نعمة الله عليك " .

فإذا نظر الإنسان إلى من هو أقل منه وحمد الله على نعمه عليه وقنع بما أعطاه الله ورضى بما قسم له ـ فلا ينتابه الحقد ويكون دائما مطمئن النفس مرتاح الفؤاد ، سعيد العيش والحياة ، ويمتلأ قلبه بالصفاء والنقله لا بالكر اهية والحقد ويحب في الله ويتآخى في الله ، ويتمنى الخير لعبلد الله . فالقناعة كنز لا يفنى

والمثل العليا للإنسان ما تملكه نفسه من قيم وفضائل لا ما تملكه يده من مال ومتاع وجاه وسلطان . فقد يزول عنه كل ذلك في لحظة ، ولكن الفضائل تسير على الأرض مجسمة فالمسلم القنوع شكور لربه حسامد لنعمه ، ويستتر بستر الله فينال رضاء الله وثوابه وجنته .

### كستسمسان السسسين

إن من أحب الأعمال إلى الله تعالى حفظ اللسان ؛ فكل كلام إبسن آدم عليه لا له إلا أمر بالمعروف أو نهي عن منكر أو ذكر الله تعالى . وكتمان السر من صفات العقلاء ، وأفة اللغو واغتياب الناس أفة اجتماعية وبيلة ، كما أنها في الوقت نفسه معصية دينية خطيرة . فالغيبة : آفة من أحظر الآفات فهي تشيع الحقد ، وتهدد الروابط بين الناس . قال تعالى : ( ولا يَعْتَب بَعْضَكُمْ بَعْضَا أَيْحِبُ أَحَدُكُم أَن يساكُلُ لَحْمَ أَخِيه مَيْنًا فَكُر هُـشـمُـوه ) الحسجرات / ١٢ .

والنميمة هي أيضا نقيصة إجتماعية ، حرمها الإسلام وذم من يرتكبسها وتوعده بسوء المصير . قال تعالى يذم من يمشي بين الناس بالنميمسة : (هَمَّازِ مشَّاءِ بنَمِسيسم ) السقطم / ١١ . وعن النبي صلى الله عليسه وسلم : من ستر مسلما ستره الله في الدنيا والآخرة " . وأكستر خطايسا بنى آدم في لسانه ، ومن كف لسانه ستر الله عورته ، ومن أراد أن ينور الله قلبه فليترك الكلام فيما لايعنيه وأن يكون حريصا على كتمان سره همو ؛ فأضعف الناس من ضعف على كتمان سره . قال الأمام الشافعي إذا شئت أن تحيا سليما من الأذي

وذنبك مغفور وعرضك صـــين لسانك لا تذكر به عورة إمـــريء فكلك عورات وللناس الســـن لله

#### وقسال آخسسر:

فكم ساكت نال المنى بسكوته وكم ناطق يجنى عليه لسانه فإذا ذكرت إنسان بما فيه فقد اغتبته ، وإن ذكرته بما ليس فيه فقد بهته ، وإذا أفشيت سرا اطلعت عليه فمسلكك هذا ليس من خلق المسلم الحق . ولكى نفوز دائما برضا الله فللنبتعد عما يغضبه . وعن النبي صلى الله عليه وسلم " لايرى مؤمن من أخيه عورة فيسترها عليه إلا أدخله الله بها الجنة " . وقال أيضا :

"وهل يكب الناس في النار على وجوههم إلا حصائد السنتهم". وقسال صلى الله عليه وسلم: " المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده".

فالذي يحبه الله عز وجل يرزقه خلق إمساك اللسان عـن أعـراض الناس وأسرارهم ، وعدم لما من شأنه أن يؤذيهم ويشوه صورتهم أمـام الناس . والمسلم الحق من يكف لسانه عن عـورات النـاس وأحوالـهم وأسرارهم .

#### الاستقامة وغض البصر

من متطلبات الاستقامة على منهج الإسلام وهديه غض البصدر ، فالمؤمن الذي يغض بصره عن محارم الله يطلق الله عدر وجدل ندور بصيرته ، فكل عين باكية يوم القيامة إلا عين غضت عن محدارم الله ، وعين سهرت في سبيل الله ، وعين بكت من خشية الله ، والاستقامة هدى السير السوى الذي ليس فيه اعوجاج ولا إنحراف ، والإلمتزام بالشرع والعمل به والاتباع لسنة النبي والتمسك بها ، واستقاموا على محبدة الله وعبوديته فلم يلتفتوا عنه يمنة ولا يسرة .

ومن صفات المستقيم غض البصر ، وكف الأذى عن الطريق ، ورد السلام والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . قال تعالى : (إنَّ الذين قالوا رَبُونا الله ثمَّ إستَقَامُوا فسلا خَلوف عَلَيْهِم ولا هُمْ يَحْزَلُونَ ) الأحقاف / ١٣٠.

والإسلام يهدف إلى إقامة مجتمع نظيف لا تسهاج فيسه الشهوات فالنظرة الخائنة ، والحركة المثيرة ، والزينة المتبرجة ، والجسم العساري مما يفلت زمام الأعصاب والإرادة سفإحدى وسائل الإسلام إلى إنشساء مجتمع نظيف هي الحيلولة دون هذه الإستثارة ، وإبقاء الدافع الفطرى العميق بين الجنسين سليما وبقوته الطبيعية فسالمؤمن السذى يخساف الله يغض بصره عن كل هذه المحرمات التي تصدر عن المسرأة ، وعلى المرأة أيضا ألا تنظر إلى الرجل بنظراتها الجائعة المتلصصة المتسيرة ، والله سبحانه وتعالى الذى يأخذهم بهذه الوقاية سفيجب غض البصسر عن كل إغراء سواء المرأة بالنسبة للسرجل أو الرجل بالنسبة للمسرأة ، وأيضا غض البصر عن الذين يمارسون المحرمات كسالذين يشربون وأيضا غض البصر عن الذين يمارسون المحرمات كسالذين يشربون الخمر أو الذين يلعبون الميسر ، والذين يصرفون أوقاتهم فسى اللهو

والملذات ـ كل هذه المحرمات وغض البصر عنها الطريق لرضـا الله سبحانه وتعالى وثوابه .

قال تعالى : ( قُلْ لِلمُؤْمِنِينَ يَغْضُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا قُرُوجَهِمْ ذَلِكَ أَنْكَى لَهُمْ إِن اللَّه خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ) المنسور / ٣٠.

والإسلام دين القيم والآداب العامة ، وقد وضع هذه القيسم السامية موضع التنفيذ وعرَّف الإنسان بحقيقتها الدينية والدنيوية حتى يحفظ نفسه ولا يقع أسيرا لإغرائها ، ومنها أن يغض المؤمن بصسره عن كل المحارم وينصرف إلى تحقيق معنى العبودية شه في الأرض في جو من الأمن الخالص فينال ثواب الله ورضاه وجنته . يقول تعالى آمرا عبده بالمبادرة إلى الاستقامة على طاعته والمبادرة إلى الخيرات (فاقم وجهك للدين القيم من قبل أن يأتي يوم لا مرد له من الله ) أي يوم القيامة إذا أراد كونه فلا راد له .

## الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

الواجب على المسلم الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فسهو من أعظم الواجبات الدينية بعد الإيمان إذ ذكره الله في كتابه الكريم مقرونا بالإيمان ــ قال تعالى: (كُنتُم خَيْرَ أُمَّــة أخرجَــت لِلتَّاس تَامُرُونَ بالله بالمعروف ، وتَنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ) آل عمران / ١١٠ . ودعا إليه الرسول عليه الصلاة والسلام في قولــه: "من رأى منكم منكرا فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذاك أضعف الإيمان ". فيجب على المسلم الذي يقوم بهذه المهمة أن يكـون حليما يأمر بالرفق ، وينهى باللين لا يغضب إذا لحقه أذى ممن أمره بل يصبر ويعفو ويصفح ، لقوله تعالى: (وأمر بالمعروف وانه عن المنكر، واصبر على ما أصابك إن ذلك من عزم الأمور) لـقـمان/١٧.

فقي ذلك الصبر للوصول إلى ما أمر الله به الأجر والثواب مسن الله سبحانه وتعالى ؛ لأن الهدف الأسمى والقصد النبيل النهى عن كل ما هو منكر يحرمه الله ورسوله ، وكل ما يفعله العبد من خسير تجاه أخيسه المسلم يثاب عليه من الله سبحانه وتعالى ويفوز برضاه وجنته ، وعسن حذيفة رضي الله عنه عن النبي عليه الصلاة والسلام قال : " والسذى نفسي بيده لتأمرون بالمعروف ولتهون عن المنكر أو ليوشكن الله أن يبعث عليكم عقابا ثم تدعونه فلا يُستجاب لكم " روام الترمذي .

## التوكل على الله

وهمو من العبادات القلبية . قال تعالى ﴿ وَتُوكُّلُ عَلَىَ الْحَيِّ الْسَذِي لَا يَمُوتُ ﴾ المــفرقان / ٥٨ . وحقيقة التوكل أن يعلم العبد أن الأمر كله لله وحده ، وأن ماشاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ، وأن يرضي العبد بكــل ما قسمه الله له من نعم أو ابتلاء ؛ لأنه سبحانه وتعالى وحده هو المعطى ، والمانع والخافض والرافع والمعز والمذل ، والنافع والضـــان ... ، من غير التقات إلى غيره في شيء من ذلك ، ثم يعتمد قلبه عليي في النار قال: "حسبي الله ونعم الوكيل"!! . وقال النبي عليه الصللة والسلام ـ " من أحب أن يكون أقوى النساس فليتوكــل علـــى الله " ـ وقال الحسن البصري: " التوكل هو الرضيا بفعل الله تعالى " أي إعتماد القلب على الله ، وأن تسكن إلى وعد الله ، والتسليم أن تكتفى بعلم الله ، والتَّفويض أن ترضى بحكم الله عز وجل مفوضًا أمره كله إلى الله في جلب مصالح دينه ودنياه ، ودفع المضار \_ إن من يتوكل علــــ الله فهو حسبه و هو يكفيه . وليس معنى التوكل على الله أن يكف الإنسان عن العمال ؛ فنحن مأمورون بالعمل أولا ثم التوكل بعد ذلك على الله . والدليل قوله تعالى: ( وَعَلَى الله فَتُوكَلُوا إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ) المائدة والدليل قوله النبي عليه الصلاة والسلام للإعرابي الذي لم يربط ناقته بزعم أن الله إذا شاء أن تضيع فسوف تضيع فما حاجته إلى ربطها فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم : " اعقلها وتوكل " أي أن الإنسان مطالب أو لا باتخاذ الأسباب ثم التوكل على الله سبحانه وتعالى بعد ذلك ، فعلى العبد أن يجتهد ويعمل للحصول على رزقه المقدر له من الله ، متوكلا على الله في كل خطوة يخطوها وفي كل عمل يؤديه ، ويكون قانعا راضيا بما في كل خطوة يخطوها وفي كل عمل يؤديه ، ويكون قانعا راضيا بما في كل خطوة يخطوها وفي كل عمل يؤديه ، ويكون قانعا راضيا بما يقول الرسول عليه المصلاة والسلام : " إذا خرج الإنسان من بيته وقال بسم الله توكلت على الله ولا حول ولا قوة إلا بالله . يقال له : همديت وقيت وتنحى عنه الشيطان " رواه الترمذي.

#### حسسن الجسوار

وهو من الأمور التي حثنا الشرع الإسلامي الحنيف على مراعاتـها، والحرص عليها ؛ تدعيما لأواصر العلاقات بين الناس، فيجــب علــي المؤمن أن يعامل جاره بكل حب وود وأخوة يتمنى لجاره ما يتمناه لنفسه من الخير.

فالجار أقرب للمرء من أهله الذين بعدت عنه إقامتهم ، ومن ثم فسلهو أقرب الناس لجاره عند حدوث المصاعب أو الأزمات التي تحتاج عونسا وإغاثة ، فمن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليحسن إلى جاره ، ومن آذى جاره حرمت عليه الجنة . قال النبي عليه أفضل الصلاة والسلام : " من آذى جاره فقد آذانى ، ومن آذانى فقد آذى الله "!! .

ومن حق الجار على جاره \_ إن إستعان به أن يعينه ، وإن إستقرضه أن يقرضه ، وإن مرض أن يعوده ، وإن مات أن يتبع جنازته ، وإن أصابه خير أن يهنئه ، وإن أصابه مكروه أن يواسيه ، وألا يستطيل عليه في البنيان إلا بإذنه ،

قال تعالى: (وَاعْبُدُوا الله ولا تُشْرَكُوا يه شَيئًا ويالوالِدين إِحْسَانًا وَبَدْي القُربي واليَتَامَى والمساكِين ، والجَار ذِي القُربَسي ، والجَار الجُنْدبِ والصَّاحِبِ بِالجَنْدبِ ..) النساء / ٣٦ . والجار ذي القربي هـــو الدي بينك وبينه قرابة ، والجار الجنب الدي ليـس بينك وبينه قرابة ، والجار الجنب الدي ليـس بينك وبينه قرابة ، والجار الملازم ويشمل الخليل في الحضر والرفيـق وللصاحب بالجنب هو الجار الملازم ويشمل الخليل في الحضر والرفيـق في السفر.

وعن عبد اله بن عمر قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ما زال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنسه سيورثه " رواه البخاري . وقال أيضا : " خير الأصحاب عند الله خصيرهم لصاحب وخير الجيران عند الله خيرهم لجاره " رواه الترمذي . وقال صلى الله عليه وسلم : " الجيران ثلاثة : جار له حق واحد وهو أدنسى الجيران حقا، وجار له حقان ، وجار له ثلاث حقوق وهو أفضل الجيران حقا . فأما الجار الذي له حق واحد فجار مشرك لا رحم له ، فسله حق الجوار ، وأما الجار الذي له حقان فجار مسلم له حسق الجوار وحق الإسلام ، وأما الذي له ثلاث حقوق فجار مسلم ذو رحم فسله حق الجار ، وحق الإسلام ، وحق الرحم " . وقالت عائشة لرسول الله صلى الله عليه وسلم : " إن لى جارتين فإلى أيهما أهدي ؟ قال عليه الصلاة والسلام : إلى أقربهما منك بابا " رواه البخاري . وقال عليه الصلة والسلام : " لا يشبع الرجل دون جاره" .

وقد حث رسول الله على رعاية الجار فقال : " والله لا يؤمسن ، والله

وهكذا نرى أن الإسلام دعا إلى حسن معاملة الجار تطبيقا لما جاء في كتاب الله الكريم ، ونرى أيضا تشديد رسول الله صلى الله عليه وسلم في وصاته بالجار ، حتى جعل العطف على الجيران ، وتحقيقا لتبادل ومقومات دعوته ، ذلك لشدة الإرتباط بين الجيران ، وتحقيقا لتبادل المنافع بينهم وكمال التدين ، وحسن الخلق يقضيان بمنع الضيرر عن الجار بأي شكل من الأشكال ، فلا يليق أن يعادي الجار جاره ، أو يتربص به الشر ، أو يتمنى له الضر ، بل الواجب عليه أن يتمنى له الخير ويجتهد في إيصاله إليه ، وكف الضررعنه ، وقد سقنا جانبا من أقوال الرسول صلى الله عليه وسلم يوصى فيها بحسن معاملة الجيار ، فعلى من يحب أن يرضي الله ورسوله فليعمل بذلك التوجيه العظيم ؛ جتى يحقق مرضاقربه ، ويسعد بحسن جوار إخوانه ومخالطيه .

ولـقـد وصانا الرسـول بثلاثة أفعال حميدة ننال عليـها ثـواب الله ورضاه ، فعن أبي شريح الخزاعي رضي الله عنه أن النبـي صلـي الله عليه وسلم قال:

"من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليحسن إلى جاره ، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل بالله واليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت " . وقال عليه الصلاة والسلام : " لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه "

#### وصايا ونصائح

ولعنا بعد ما ذكرنا عن الإيمان والأعمال الصالحات ، بما أمر الله به والبعد عما نهى عنه سبحانه وتعالى ، والإقتداء بسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، لأن هذه هي السبيل إلى الجنة . قال تعالى (وَمَن يُطِع الله ورَسُوله فقد فاز فوزا عظيما) والرسول عليه الصلاة والسلام وضح الطريق وضوحا فإليكم الطريق كما رسمه رسول الله صللى الله عليه وسلم في قوله : " تركتكم على المحجة البيضاء ، ليلها كنها كنهارها ، لا يزيغ عنها إلا هالك " . وقوله صلى الله عليه وسلم : " كلكم يدخل الجنة الا من أبي ! قيل ومن يأب يا رسول الله ؟ قال : " من أطاعني دخل الجنة ، ومن عصاني فقد أبى " . فالرسول عليه الصلاة والسلام في هذين الحديثين قد بين الطريق ، ورسمه واضحا لكل ذي بصيرة ، فهلموا أيها المسلمون وأيتها المسلمات لنسير سويا إخوانا متحابين ، واصدقاء متعاونين ، ونتزود من طاعة الله ، والعمل بما أمر به ، والبعد عما نهى عنه ، وطاعة رسوله والعمل بسنته لنحظى برضون الله وجنته . قال تعالى :

(ومَا ءَاتَاكُم الرَّسُول فَخُدُوه وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانتَهُوا واتقوا اللَّـــه إنَّ اللَّــه شَديدُ الــعـقــابِ) الحــشــر /٧.

# وهسذا نداء للسغافسين

أيها السادرون المغيّبون اللاهـــون المتكــاثرون بــالأموال والأو لاد وأعراض الحياة أنتم مفارقون . أيها المخدوعون بما أنتم فيـــه ، أنتــم تاركون ما تتكاثرون فيه وتتتفاخرون إلى حفرة ضيقة لا تكاثر فيــها ولا تفاخر ، استيقظوا وأنظروا إن هذا كله فان ، فلتشغل القلوب بطاعــة الله، والعمل ليوم الحساب الرهيب ، وترك مغريات الحياة الدنيا ، وشـــواغلها

التي يهرع لها الفارغون.

## القدوة الصالحة وأثرها في المجتمع

للوالدين الأثر الكبير في تنشئة الأبناء تنشئة دينية قويمة ، ترتكر على طاعة الله والتزام ما أمر به والابتعاد عما نهى عنه . وهذا هدو الأساس في تكوين شخصية الإنسان منذ الطفولة ، واكتسلبه العادات والتصرفات والسلوكيات الإسلامية إذا كانت الأسرة تتحلى بحظ طيب من تلك الصفات ؛ لأن الإنسان كائن اجتماعي ، لا يعيش معزولا عسن بني جنسه ، وهو منذ طفولته تتكون العادات والسلوكيات لديه ، وتظلف في النمو والاطراد والوضوح إلى أن يكبر ويصبح إنسانا مكتملا .

ومن أهم العوامل التى تؤثر في تكوين هذه الصفات والعادات المسهد الأول الذى ينشأ فيه الطفل إنه (المنزل) السذى فيه يتشرب أنمساط السلوك ومختلف القيم والعادات، ولا شك أن للمسنزل بسهذا الاعتبسار أخطر الأدوار في تكوين الإنسان وشخصيته، فالطفل منسذ أن يولسد وحتى يبلغ خمس سنوات ترعاه أمه رعاية كاملة فإن كانت الأم صالحة صلحت رعيتها.

والله سبحانه وتعالى هيأ المرأة بحكم تكوينها لوظيفة الأمومة فجعسل عاطفة الحب لديها أقوى فيجب أن تستغل فيما يفيد ، والقدرة على الصبر في تربية الأبناء أعظم ، وجعل منها صدرا حانيا فهى التى ترتبط حياتهم بحياتها إرضاعا وتربية وتهذيبا ، فالطفل يقلدها فسي كل حركاتها ، وأفعالها وسكناتها وألفاظها فهي الركييزة الأولى لتوجيه الأطفال ، وتربيتهم التربية الصحيحة ، ونشأتهم النشأة القويمة فالمرأة نصف المجتمع ، وهي الأم ، والأخت ، والابنة ، والزوجة ، والخالة ، والعمة إذا صلح أمرها صلح نصف المجتمع بل المجتمع كله .

فلا بد أن تكون الأم منبتا طيبا ، ومدرسة أخلاقية ترضع أبناءها مبلدي، اليقين ، وآفاق المجد وتطبعهم بأخلاق الدين ومبادئه ، فهى الدافع الأول للاقتداء .

ولذلك أعتنى الإسلام بالطفولة وعمل على حمايتها من الأخطار التسى قد تتعرض لها تقديرا منه لدورها وما يبنى عليها من آمال ، فالأطفـال رواد الغد وبناة المستقبل ، لذلك أوجب الإسلام شروطا لبنـاء الأسـرة المسلمة منها :

أنه طالب الرجل أن يدقق فى اختيار زوجته ، وألا يعتمد على ذلك على عاطفته وحدها ، حتى يطمئن فيما بعد على سلامة مايأتى عن طريق المن أطفال – قال الرسول عليه الصلاة و السلام : "تخيروا لنطفك م إن العرق دساس " ، وقال أيضا : " إياكم وخضراء الدمن "!! قيل وما خضراء الدمن يا رسول الله ؟ قال : المرأة الحسناء في المنبت السوء " . وقال أيضا : "تنكح المرأة لحسبها ، ومالسها ، وجمالها ، ودينها فاظفر بذات الدين تربت يداك " .

وليس لهذا التدقيق في اختيار الزوجة مقصد إلا لأنها ســـتكون أمّـــا تربّي أجيالا فالأم الفاضلة خير من ألف معلم، وصدق الشاعر القائل: الأم مدرسة إذا أعددتها أعددت شعبا طيب الأعراق

فهى أول مدرسة يتتلمذ عليها الطفل فى الحياة ، ويتلقى عنها ما يكون شخصيته ، ولذلك لابد أن نتعهد الأطفال منذ بداية الرضاعة فيتخير الأب لولاه المرضع الطيب ذات الدين المؤدية لفرائض الله من صلة وصوم و زكاة ذات الألفاظ السامية الهادئة الأعصاب ... ، فهذه السلوكيات يقتدى بها الأبناء منذ الصغر ، والطفل بطبيعته ميال للتقليد وهو كالعجينة سهل التكوين .

# الطفولية

ومن المهم أن تتعلم المرأة المسلمة بعض الأحكام الفقهيـــة كأحكــام الطهارة وأحكام الصلاة ، والزكاة ، والصيام حتى تكون ذات وعي دينى؛ لينطبع على الأبناء ، لأن الدين أساس السلوكيات والقيم والمباديء ، فهي منبعثة منه وعليها رفعة المجتمع والنجاح في الحياة ، وتعليم أهل البيت فريضة شرعية لابد أن يقوم بها رب الأســرة إنفاذا لأمره تعالى في الآية الكريمة: (يا أيها الذين امنوا قوا أنفسكم وأهليكـم نارا وقودها الناس والحجارة ) التحريم /٦.

ونهيهم عن المنكر ، وأمرهم بطاعة الله ، واجتناب معاصيه . فقد يحدث في غمرة مشاغل الرجل ووظيفته وارتباطاته قد يغفل عن تفريغ نفســـه لتعليم أهله فمن الحلول لهذا أن يخصص يومــا لأهـل بيتــه وأو لاده ، يجتمع معهم فيه ويحثهم على عبادة الله ، وقراءة القرآن وتشجيعهم من يفعل ذلك منهم بالحوافر المادية والمعنوية .

وليس الأم وحدها صاحبة الأثر في القدوة الحسنة ؛ إذ لـــــلاب أيضــــا دور مهم في تربية أبنائه وإكسابهم جميل الصفات وكريم السجايا ، فالتزامه بمباديء الدين وحرصه على تاديتها ، وكأن يأخذ أبناءه معـــه المسجد الصلاة احتم على عبادة الله ، ويجب علي الأم والأب عدم اظهار الخلافات العائلية أمام الأولاد حتى لا يتزعزع تماسك البيت ، ويضر بسلامة البناء الداخلي ، ويتشتت الشمل بالاضافة الى الأضــرار النفسية على الصنغار فلنحرص على ذلك وليحاول الوالدان إخفاء تلك الخلافات عند حدوثها . والإسلام يلزم الوالدين عنما يبلغ الطفــــل ســـبع سنوات تعليمه أمور دينه وتلقينه فرائض الإسلام وعلى رأسها الصلاة .

يقول صلى الله عليه وسلم: " مروا أولادكم بالصلاة لسبع،

واضربوهم عليها لعشر ، وفرقوا بينهم فى المستضاجع " وكالصلاة بقية أركان الإسلام التي يجب تلقينها للأبناء باسلب سلم ، وطريقه مشوقة ، تجذب الطفل إلى الدين وتحببه فيه ، ثم يلى بعد ذلك تعليمه كلى شنون الحياة التى تخلق منه إنسانا نافعا لنفسه وأهله والناس من حوله.

قال عليه الصلاة والسلام: "كلكم راع، وكلكم مسئول عن رعبته فالرجل راع في أهله وهو مسئول عن رعيته ". ومنا أجمل أن يجمع الأب أو لاده ليقرئهم القرآن ويعلهم أصول العقيدة الإسلامية، ويعلمنهم الآداب والأذكار الشرعية كأذكنار الأكلى، والنسوم، والعطناس، والسلام، والاستئذان. وليس هناك أشد تنبيها وأقوى تأثيرا في الطفل من سرد القصص الإسلامية على مسامعه، واقتنائها في البيت مثل، قصنة نوح عليه السلام، وقصة موسنى علينه السلام، وقصة موسنى علينه السلام، وقصة موسنى علينه السلام، وقصة يونس في بطن الحوت، وسيرة الرسول عليه الصناة والسلام، وقصم الغزوات وغيرها، وهني تغنينا عن القصنص الخرافية التي تفسد واقعية الطفل وتورثه الجبن والخوف.

وأقوم منهج سليم لإعداد الطفل إعدادا سويا تلك الوصية القرآنية التى يلقيها لقمان الحكيم على مسامع ولده ، والتي جاء فيها كما حكى القسرآن الكريم: " وإذ قال لقمان لابنه وهو يعظه: يا بنى لا تشسرك بالله إن الشرك لظلم عظيم . يا بنى إنها إن تك متقال حبة من خردل فتكن فسي صخرة أو في السموات أو في الأرض يات بها الله إن الله لطيف خبير . يا بنى أقم الصلاة وأمر بالمعروف وانه عن المنكر و اصبرعلى ما أصابك إن ذلك من عزم الأمور . ولا تصعر خدك للناس و لاتمش في الأرض مرحا إن الله لا يحب كل مختال فخور . وأقصد في مشيك و أغضض من صوتك إن أنكر الأصوات لصوت الحمير ) سورة لقمان/١٩ . وهذه وصايا نافعة قد حكاها الله سبحانه عن لقمان الحكيسم

ليمتثلها الناس ويقتدوا بها .

فالإطار السليم لذلك المنهج التربوي القرآني يعتمد على الإيمان بساشه الواحد لا شريك له ، مع التمسك بتلك الواجبات الدينيسة التى تسترجم الإيمان بالله ، إلى واقع عملى وسلوكي منظم ، ولقمان بن عنقساء بسن سدون وابنه اسمه ثاران وذكره الله بأحسن الذكر و أتاه الله الحكمة وهو يوصى ولده الذي هو أشفق عليه عليه وأحبهم إليه فهو حقيق أن يمنحه أفضل ما يعرف ولهذا أوصاه بأن يعبد الله و لا يشرك به شسيئا . لكل هذا استحق لقمان الحكيم الأب المثالي أن يخلد ذكره على مر الدهور . فخصص الله سبحانه وتعالى سورة قرآنية تحمل اسمه تكريما وتعظيما ، وطالبنا بالإلتزام بوصيته آباء وأمهات حتى تتشيء أطفالنا على هدي منها ، ومحاولة الاقتداء بها .

من هذا المدخل نرى أن الشرائع السماوية زودت الإنسان بالزاد الصالح ورسمت الطريق الواضح ليقطع الإنسان حياته ويشمعر بأمن وسعادة واستقرار ولن يتم هذا إلا إذا كان هناك قدوة تكون هي العنصر الصالح أمام الأبناء والقدوة تتمثل في الأب والأم لأنهما هما اللذان تقعيما عين الطفل منذ الصغر وينطبع في ذهنه ما يجرى فسي محيط أسرته بل يقلد ما يراه من تصرفات الأبوين .

فالبيت قبل المدرسة مسئول عن تتشئة الطفل وتهذيب عواطفه وتقويم سلوكه والأولاد أمانة والأب مسئول ، والأم مسئولة عن تلك الأمانة فالقدوة الصالحة من الآباء والأمهات تصل بالأبناء الى ما نرجوه من خير وفلاح لأنفسهم ولموطنهم لأن الأسرة هي اللبنة الأولىي في بناء المجتمع ، وإذا أرادت أن تصل بأبنائها الى المستوى التربوى الرفيع فلن تجد خيرا مما وصفه الإسلام ، وحدده الرسول عليه الصلحة والسلام فأنشأ رجالا ، وصنع أبطالا دانت لهم الدنيا وخضعت لهم الرقاب في

المشارق والمغارب بعد أن جعلوا كلمة الله هي العليا .

فالسلوكيات و الأخلاق مكتسبة من الدين ومبادئه وأهدافه ، فشخصية المسلم تقوم على العقيدة ، و العبادة والأخلاق فلابد أن نتعهد الطفل من المسلم تقوم على الزوجة الصالحة من المنبت الطيب الصالح – قال الشاعر:

ولم أر الخلائق من محل يهذبها كحضن الأمهات فحضن الأم مدرسة تساقت بتربية البنين والبنات

وكذلك نتعهده بتوجيهه وإرشاده السى العبادات كالصلاة والصوم والزكاة وتوجيهه أيضا الى السلوكيات القويمة كمساعدة الضعفاء ، والذها عن المنكر وقول الصدق وعدم الكذب ، ومعرفة الحلال والحرام ثم نتولاه شابا بالتوجيه .

#### إرشسادات للحسيساة

يقول أمير المؤمنين عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه :

" الدنيا حلم والآخرة يقظة والموت بينهما ، ونحن في اضغاث أحسلام ، من حاسب نفسه ربح ، ومن غفل عنها خسر ، ومن نظر في العواقسب نجا ، ومن أطاع هواه ضل ، ومن حلم غنم ، ومن خاف سلم ، ومن اعتبر أبصر ، ومن أبصر فهم ، ومن فهم علم ، ومن علم عمل . وإذا زللت فارجع ، وإذا ندمت فأقلع وإذا جسهات فاسال ، وإذا غضبت فأمسك ".

ويسقسول الرسول صلى الله عليه وسلم: " إن القرآن يلقى صاحبسه يوم القيامة يوم ينشق عنه قبره ، فيقول له هل تعرفنى ؟ فيقسول: مسا أعرفك فيقول أنا صاحبك القرآن ، فيعطى الملك بيمنيه والخلد بشسماله ويوضع على رأسه تاج الوقار ويكسى والداه حلتين لا يقوم لسهما أهل

الدنيا والقرآن شفاء القلوب بقراءته يطمئن الفواد ، ويذهب الغمم ، وينفرج الهم .

#### من مشكاة النبوة

قال الرسول عليه الصلاة والسلام:

"من سره أن يكون أعز الناس فليتق الله ، ومن سره أن يكــون أغنــى الناس فليكن بما في يد الله أوثق منه بما في يده ، ومن سـره أن يكـون أقوى الناس فليتوكل على الله "!! .

يقول الإمام الجنيد رضى الله عنه:

أربع ترفع العبد إلى أعلى الدرجات و إن قل عمله وعلمه :

"الحلم ، والتواضع ، والسخاء ، وحسن الخلق " . وقال النبي صلى الله عليه وسلم : " ثلاث خصال تتنفع بها : متى لقيت أحد من أمتى فسلم عليه يطل عمرك وإذا دخلت بيتك فسلم يكثر خير بيتك ، وصل صلة الضحى فإنها صلاة الأبرار الأولين ".

# حسوار طريف

بين المسين رضى الله عنه وأعرابي:

جاء أعرابي للحسين يسأله . فقال له الحسين : إني سائلك عن تلث فإن أجبت عن واحدة فلك ثلث الصرة ، وإن أجبت عن اثنين فلك الثلثان، وعن الثلاثة فكلها !! . فقال الأعرابي : اسأل ؟ فقال الحسين لله عنه أي الأعمال أفضل ؟ قال الأعرابي : الإيمان بالله . قال الحسين : فما نجاة لبعبد من الهلكة ؟ قال الأعرابي : الثقة بالله . قال الحسين : فما يزيد العبد رفعة ؟ قال الأعرابي : علم معه حلم . قال الحسين : فإن أخطاه ذلك ؟ قال الأعرابي : مال مع كرم . قال الحسين:

فإن أخطاه ذلك ؟ قال الأعرابي : فقر مع صبر . قال الحسين . فإن أخطاه ذلك ؟ قال الأعرابي : فصاعقة تحرقه !! . فضحيك الحسين وأعطاه الصرة بأكملها.

#### إن قضل الله عظيم

إذا سألت لا تسأل إلا الله ، وإذا إستعنت فاستعن بالله .

جلس رجلان ضريران على طريق أم جعفر زبيدة العباسية ، وكانت معروفة بالكرم . فكان أحدهما يقول : اللهم ارزقني من فضلك . والآخو يقول : اللهم ارزقني من فضل أم جعفر !! وكانت تعلم ذلك منهما ، فكانت ترسل لطالب فضل الله درهمين ، وترسل لطالب فضلها دجاجة فكانت ترسل لطالب فضل الله درهمين ، وترسل لطالب فضلها دجاجة مشوية وفي جوفها عشرة دنانير !! . فيأخذها ويبيعها لصاحبه بالدرهمين التي أرسلتهم له وهو لا يعلم ما في جوف الدجاجة ! وأقاما على ذلك عشرة أيام . وجاءت أم جعفر لطالب فضلها \_ وقالت له أما أغناك فضلانا ؟ قال الرجل : وما هو ؟ قالت مائة دينار في عشرة أيام . قال لها : بل دجاجة أبيعها لصاحبي بدرهمين . قالت أم جعفر هذا أيام . قال لها : بل دجاجة أبيعها لصاحبي بدرهمين . قالت أم جعفر هذا وصدق الله (وأن الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم) وصدق الله (وأن الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم) الحديد / ٢٩ . ويقول النبي عليه الصلاة والسلام : دعوة الرجل الخية بظهر الغيب تعدل سبعين دعوة مستجابة ويوكل الله ملكا يقول النبي عليه الصلاة والعرب الله ملكا يقول النبي عليه الصلاة والعرب الغيب تعدل سبعين دعوة مستجابة ويوكل الله ملكا يقول النبي والك مثل ما دعوت .

# دعاء سيدنا الخضر عليه السلام

اللهم إني أستغفرك من كل ذنب تبت إليك منه ثم عدت فيه ، وأستغفرك من كل عمل أردت به وجهك فخالطني فيه غيرك ، وأستغفرك من كل نعمة أنعمتبها على فاستعنت بسها على معصيتك ،

وأستغفرك ياعالم الغيب والشهادة من كل ذنب أذنبته في ضياء النهار أو سواد الليل ، في فلاء أو خلاء ، أو سر أو علانية ياعليم يا بصـــير " . يقال هذا الدعاء صباحا ومساء طمعا في رضـا الله سـبحانه وتعالى . وعن الخضر عليه السلام أيضا قال :

إذا دعا المريض بهذا الدعاء صباحا ومساء سبعا عافمه الله بمشيئته وهمو : اللهم لا تشمت أعدائي بدائي ، واجعل القرآن العظيم شفائي ودوائي فأنا العليل وأنت المداوي !! .

ثلاث دعوات مستجابات:

دعوة المظلوم ٢ ـ دعوة المسافر ٣ ـ دعوة الوالد لولده.

#### من الأذكار النبوية الشريفة

أستغفر الله لي وللمسلمين

أستغفر الله لى وللمذنبين

أستغفر الله لى وللخلق أجمعين

أستغفر الله غفار الذنوب

أستغفر الله ستار العيوب

أستغفر الله حتى نقلع عن المعاصى ونتوب

أستغفر الله حياء من الله

أستغفر الله ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

2 ـ سبحان الأبدي الأزلى ـ سبحان الواحد الأحد ـ سبحان الفرد الصمد ـ سبحان من رفع السماء بلا عمد ـ سبحان من بسط الأرض على ماء جمد ـ سبحان من خلق الخلق فأحصاهم عددا سبحان من قسم الرزق ولم ينس أحدا ـ اللهم إجعل أول يومنا هذا صلاحا ، وأوسطه نجاحا ، وآخره فلاحا ـ يا أرحم الراحمين .

3 بسم الله ما شاء الله لا يسوق الخير إلا الله \_ بسم الله ما شاء الله
 لا يصرف السوء إلا الله .

بسم الله ما شاء الله . ما كان من نعمة فمن الله .

بسم الله ما شاء الله ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .

بسم الله خير الأسماء . بسم الله رب الأرض والسماء

بسم الله الذى لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء وهـــو السميع العليم .

بسم الله على ديني ونفسى ـ بسم الله على كل شيء أعطانيه ربي .

4 سبحان فالق الإصباح . سبحان رب المساء والصباح ــ ســبحان من يسبح له ما في الأرض وما في السماء ــ سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم . اللهم لك الحمد حمدا دائما عند كل طرفة عين وتنفس نفس . اللهم لك الحمد كمل ينبغى لجلال وجهك ولعظيم سلطانك ــ الحمد لله حمــدا يوافــى نعمــه ويكافىء مزيده .

## من الأدعية القرآنية

#### ما ورد منها في سورة البقرة:

(ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة جسنة وقنا عذاب النار) آية/٢٠١. (ربنا لا تؤخذانا إن نسينا أو أخطأنا ، ربنا ولاتحمل علينا إصـــرا كمــا حملته على الذين من قبلنا ، ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به ، وأعــف عنا وأغفر لنا وإرحمنا أنت مولانا فأنصرنا علــي القـوم الكـافرين ) آية/٢٨٦.

#### سورة آل عمران:

- (ربنا لاتزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا ، وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب ) آية / ٨ .
  - (ربنا إنك جامع الناس ليوم لا ريب فيه إن الله لايخلف الميعاد) آية ٩.
- (ربنا اغفر لنا ذنوبنا وإسرافنا في أمرنا وثبت أقدامنا وأنصرنا على القوم الكافرين ) آية ١٤٧ .
  - (ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار) أية ١٩١
- رربنا إنك من تدخل النار فقد أخزيته وما للظالمين مـــن أنصــار) آيــة . ١٩٤
- (ربنا إننا سمعنا مناديا ينادى للإيمان أن آمنوا بربكم فأمنا ربنا فاغفر لنا ذنبوبنا وكفر عنا سيئانتا توفنا مع الأبرار ) آية / ١٩٣٠.
- (ربنا وءاتنا ما وعدنتا على رسلك ولا تحزنا يوم القيامة إنك لا تخلف الميعاد ) آية ١٩٤ .

#### سورة الأعراف:

- (ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لتكونىن من الخاسرين) آية/٢٣.
  - (أنت ولينا فاغفر لنا وارحمنا وأنت خير الغافرين ) آية / ١٥٥ .

#### سورة يونس :

- (ربنا لا تجعلنا فتنة للقوم الظالمين . ونجنا برحمتك من القوم الكافرين) آية ٨٥ ، ٨٥ .
- (رب إنى أعوذ بك أن أسألك ماليس لى به علم وإلا تغفر لى وترحمنى أكن من الخاسرين ) هـــود /  $2 \cdot 1$  .
- (رب أدخلني مدخل صدق ، وأخرجني مخرج صدق ، واجعل لي من لدنك سلطانا نصيرا) الإسراء / ٨٠ .

- (رب اشرح لي صدرى ، ويسر لي أمري واحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي ) طــــه / ٢٨,٢٧,٢٦,٢٥ .
  - (رب أنزلني منزلا مباركا وأنت خير المنزلين ) المؤمنون / ٢٩.
    - (رب أعوذ بك من همزات الشياطين ) الــمــؤمنون / ٩٧ .
      - (وأعوذ رب أن يحضرون ) المؤمنون / ٩٨ .
  - (رب اغفر وارحم وأنت خير الراحمين ) الــمـــؤمنون / ١١٨ .
- (ربنا عليك توكلنا وإليك أنبنا وإليك المصير . ربنا لا تجعلنا فتنة للذين كفروا واغفر لنا ربنا إنك أنت العزيز الحكيم ) الممتحنة / ٤\_٥.

# ومن دعاء الرسول عليه الصلاة والسلام

- ١ اللهم إنى أعوذ بك من الفقر إلا إليك ، ومن الذل إلا إليك ، ومن الذوف إلا منك.
- ۲- اللهم إنى أعوذ بك أن أقول زورا ، أو أغشى فجورا أو أن أكون بك مغرورا
- ٣- اللهم إنى أعوذ بك من شماتة الأعداء ، وعضال الداء ، وخيبة الرجاء .
  - ٤- المهم باعد بينى وبين خطاياى كما باعدت بين المشرق والمغرب.
    - اللهم اغفر لى وارحمنى وعافنى واهدنى وارزقنى .
- ٦- اللهم اغفر لى ما قدمت وما أخرت وما أسررت وما أعلنت وما أسرقت وما أنت أعلم به منى أنب المقدم والمؤخر لا المه إلا أنست سبحانك وأنت على كل شيء قدير.
  - ٧- اللهم أعنى على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك .
- ٨- اللهم إنى أعوذ بك من سوء الخلق وهم الرزق يا أرحم الراحمين .
  وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( ما استفاد المرء بعد تقــوى الله

خيرا من زوجة صالحة إن نظر إليها سرته ، وإن أمرها طاعته ، وإن أقسم عليها أبرته ، وإن غاب عنها حفظته في عرضه وماله )

و قال أيضًا : ( عليكم بالصدق فإنه مع البر وهما في الجنسة ، وإيساكم والكذب فإنه مع الفجور وهما في النار )

وقال الرسول صلى الله عليه وسلم: قال لى جبريل: (يا محمد عش ملا شئت فإنك ميت ، وأحبب ما شئت مفارقه ، واعمل ملا شئت فإنك ملاقيه)

# والأصول الثلاثة التي يجب على الإنسان معرفتها :

۱- معرفة العبد ربه ۲- معرفة العبد دينه ۳- معرفة العبد نبيه معرفة العبد نبيه معرفة اشه بآياته ومخلوقاته ومن آياته الليل والنهار ، والشمس والقمر ، ومن مخلوقاته - السماوات السبع والأرضون وما فيهن ومسا بينهما .
 روی الشهاب عن القشيری أنه مرض لمه ولد فرأی النبی فی منامه فشكا إليه فقال لمه : اقرأ عليه آيات الشفاء ففعل وعوفی ولده و هی :

- (١- ويشف صدور قوم مؤمنين ) النوبة/١٤
  - (٢- وشفاء لما في الصدور ) يونس/٥٧
    - (٣- فيه شفاء للناس) النحل/٥٧
- (٤ وننزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ) الاسراء/٨٢
  - (٥- وإذا مرضت فهو يشفين ) الشعراء/٨٠
  - (٦- قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء ) فصلت/٤٤

وقال عليه الصلاة والسلام لمعاذ بن جبل - (ادع بهذا الدعاء لوكـــان عليك دين مثل جبل أحد لأدى الله عنك: اللهم مالك الملك تؤتى الملــك من تشاء ، وتنزع الملك ممن تشاء ، وتنز من تشاء ، وتذل من تشـاء ، بيدك الخير إنك على كل شيئ قدير . رحمان الدنيا والآخرة تعطيهما من تشاء وتمنعهما من تشاء إرحمني رحمة تغنسني بها عسن رحمة مسن

سواك ) رواه الطبراني .

#### من وصايا لقمان لابنه

قال اقمان الحكيم لابنه: أى الخصال خير؟ قال الدين: قال اقمان وان كانت إثنتين؟ قال: الدين والمال. قال اقمان: وإن كانت ثلاث؟ قال: الدين والمال والحياء. قال اقمان: وان كانت أربعة؟ قسال: الديسن و المال والحياء وحسن الخلق. قال اقمان: وان كانت خمسة؟ فسزاد السخاء. فقال اقمان: يا بني من اجتمعت فيه الخمسس خصسال الديسن والمال والحياء وحسن الخلق والسخاء فهو تقي نقسي ولله ولسي ومسن الشيطان بري!!.

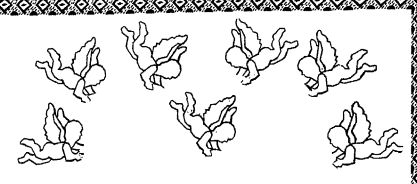
\* \* \* \* \*

# فهرس الموضوعات

| الصفحة     | الموضوع                           |
|------------|-----------------------------------|
| 1          | تقديم للأستاذ الدكتور / أحمد عبيد |
| ٣          | مقدمة الكتاب                      |
| ٤          | وحدانية الله                      |
| ٦          | الإيمان وحفظ الأمانة              |
| 11         | إقامة أركان الإسلام               |
| ۲.         | أثر العبادات في حياة المؤمن       |
| 7 7        | الإخلاص                           |
| 7 0        | مـا هـو الإسلام ؟                 |
| <b>T</b> E | حياة النبي قبل البعثة             |
| TY         | النبي والوحي                      |
| <b>£</b> 7 | القرآن الكريم الكتاب المعجز       |
| £A         | مـن فضائل القرآن                  |
| <b>8</b> • | من إعجاز القرآن                   |
| <i>a</i> 1 | مراحل تبليغ الدعوة                |
| ٥٣         | السهجرة وأثرها في الإسلام         |
| 6 <b>人</b> | معجزات النبي                      |
| <b>61</b>  | قصة بناء الكعبة                   |
| 11         | زوجات الرسول                      |
| 11         | أسباب تعدد زوجات الرسول           |
| γ.         | الإيمان بالغيبيات                 |
|            |                                   |

| <b>Y</b> { |                                  |
|------------|----------------------------------|
|            | الجنة                            |
| A 1        | دعاء ورجاء                       |
| 1 "        | البضوف من الله                   |
| 10         | التسبيح والتحميد                 |
| 1 )        | حسن الخلق                        |
| 1 • ٢      | ير الوائدين                      |
| 1 • 4      | صلة الأرشام                      |
| 1.4        | كفالة اليتيم                     |
| 1 . 4      | الصير على الابتلاء               |
| 111        | التواضع ونيذ الكير               |
| 118        | الوأساء بالوعد                   |
| 111        | المداومة على التوبة              |
| 17.        | كثرة الصدقات                     |
| 177        | ترك المقد                        |
| 178        | كتمان السب                       |
| 771        | الاستقسامسة وغض اليصير           |
| 177        | الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر  |
| 174        | التوكيل على الليه                |
| 179        | حسن الجوار                       |
| 177        | القدوة الصالحة وأثرها في المجتمع |
| 170        | الطفولة                          |
| 181        | من الأذكار النبوية               |
| 187        | من الأدعية القرآنية              |
|            | الفهرس                           |
|            |                                  |

• • • •



# المناس ال



للأستاذة

بدرية على عبدالله عبدالسلام

من رائدات التعليم

الفنك

للطباعة والنشر خلف 4 4ش سوتير\_أمام كلية حقوق الإسكندرية ت: ٢٠٤٠/٩٠٤ في: ٢٠٤/٩٤ في: ٢٠٤/٩٤٤